



الاسلام  
والفنون الجميلة

## الطبعة الأولى

م ۱۹۹۱ - ج ۱۶۱۱

جامعة حقوق الطبيعية

© دارالشوفق

د. محمد عالمارة

الاسلام  
والفنون الجميلة

دار الشروق

الخلاص للهنان حلمي الترسني

## تقسيديسم

على امتداد ساحة الفكر العربي والإسلامي ، تصاعد الجدل ، منذ سنوات ، حول موقف الإسلام من الفنون .. فنون السمع : الغناء والموسيقى .. وفنون التشكيل : الرسم والتحت والتصوير ..

تصاعد الجدل ، ولا نقول نشأ ، فلقد كان قائماً هذا الجدل على امتداد القرون التي تمثل عمر حضارة الإسلام .. قائماً بين الذين يقولون بإباحة هذه الفنون وحلّها ، وبين الذين يكرهونها ، وبين الذين يصعدون بهذه الكراهة إلى حد التحريم ..

وهذا التصاعد لهذا الجدل حول موقف الإسلام من هذه الفنون قد تمثل في تجاوز « القول » إلى « الممارسة والتطبيق » عند فضيل من فضائل الحركة الإسلامية المعاصرة ، يحكم بحرمة هذه الفنون .. فهناك بيوت حرم فيها الأغاني ، وحطمت الصور .. وهناك ذكر من غلاة الإسلاميين نزعوا من « بطاقة الهوية » صورهم الشخصية ! .. بل لقد قراناً - منذ سنوات - عن طالب بجامعة الأزهر أثر مقاطعة الدراسة وهجران التعليم على الاستجابة لإدارة شئون الطلاب التي طلبت منه صورته كي توضع في « السجلات » ! .. ناهيك عن الكتب التي أُلفت ، أو أُعيد طبعها ، والمقالات التي نشرت في الجدل الدائر حول هذا الموضوع ..

وإذا كنا نتقدم بهذا الكتاب إلى مختلف الفرقاء الذين يختلفون حول موقف الإسلام من الفنون الجميلة - فنون السمع وفنون الصور - لنرسم - ببراهين فكر الإسلام - التقليدية والعلقانية - هذا الجدل القائم في هذا الميدان .. فإننا نود أن نتبه - في هذا التقديم - على حقيقة - سترهن عليها فصوص هذا الكتاب ، وتوكد عليها « ملاحة » - حقيقة : أن الإسلام والفنون الجميلة قد ظلما جمبيعا في أغلب هذا الجدل المستعر من حول حكم العلاقة بينهما !! ..

● وهذه « الحرب » القائمة بين أنصار تحرير الفنون وبين أنصار حلها وإياحتها ، يحسبها الفريقان قائمة في ميدان واحد ، بينما هي - في الحقيقة - قائمة في ميدانين مختلفين .. فكأنما أغلب فرقائهما يحاربون بضراوة ضد طوائفين الهواء !! ..

فلو اتفق الفرقاء - أهل الحل وأهل الحُرمة - علىأخذ رأي الإسلام ، في هذه القضية ، من مصادره الجوهرية والذنية : الوحي الإلهي ، كما تمثل في القرآن الكريم .. والبيان النبوى للبلاغ القرآنى ، كما تمثل في السنة الغيبوية الشريفة ، قولا وفعلا وإقرارا ، تلك التى جسدت البلاغ القرآنى تجربة حضارية معيشة في عصر صدر الإسلام ..

ولو أنهم ، جميعا ، قد استرشدوا « بالثوابت » التي جاءت في « فكر » أهل « الاجتهاد » ، من أئمة فقهاء الإسلام .. ولم يقفوا ، فقط عند كتابات أهل « التقليد » ..

ولسو أنهم استحضروا - وهسم يقرأون « فكر » أئمة الإسلام - في هذه القضية - الملابسات الاجتماعية والمذهبية وواقع التاريخ الذى أحسا بنشأة هذا « الفكر » .. لو حدث ذلك ، لانتقسى الفرقاء في ميدان واحد ، ولانطلقوا من منطلقات متفقة ، ولتحاكموا إلى معايير موحدة .. ولو أن ذلك

قد حدث لما استعرت هذه الحرب ، ولما تتساعد هذا الجدل ، ولما احتمم هذا الخلاف ، الذى بدد وبيدد المطاقسات في الصراع حول موقف الإسلام من الفنون! ..

ولو اتفق هؤلاء الفرقاء - من أهل الحل وأهل الحُرمة - على تحديد المعنى الذى يقصدون عندما يقولون : « الفنون الجميلة ».. الجميلة في ذاتها، والجميلة في وظائفها وتأثيراتها ومقاصدها. واتفقوا ، كذلك ، على نوع و Mahmia « الإنسان » الذى يريده عصرنا من أمتنا ، ليستطيع مواجهة التحديات الشرسة المعاصرة ، تلك التى تقف لنهاية الأمة بالمرصاد.. لو حدث الاتفاق على نوع و Mahmia هذا الإنسان الذى تحتاجه الأمة ، لتنهض به من وعدها الحضارية الراهنة ، لاتفق هؤلاء الفرقاء - أو على الأقل تقارب مواقفهم من « نوع الفن الجميل » اللازم لتكوين هذا الإنسان.. ففنون الدعوة والبطالة والتواكل والاسترخاء والسطحية والتفاهة غير فنون الحمية والعمل والعزם والانتقام والنهوض.. والفنون التى تبني الأمة المجاهدة لابد مختلفة عن « فنون » الخنا والفساد والفسق والانحلال! ..

... ولو حدث الاتفاق - بين فرقاء حل الفنون وحرمتها - على هذه الأسس والمنطلقات والمقاصد والغايات ، لتوحد ميدان النظر ، و موضوع البحث ، ولا تتفق الفرقاء على كلمة سوأة في هذا الميدان.. أو تقارب مواقفهم على أقل تقدير! ..

لكن شيئاً من ذلك لم يحدث .. فاستعرت الحرب ضد طواحين الهواء!.. واستهلك الجدل ، من الفريقين ، الكثير من المطاقسات والامكانات .. وكان هذا الكتاب ، الذى نأمل أن ينتقل بالقضية إلى موقع جديد.. كذلك ، نود أن نحدد - في هذا التقديم - ماذا تعني بمحاسن المصطلحات

التي جعلناها عنواناً لهذا الكتاب.. فذلك تقاليد من تقاليد البحث العلمي ، نحرص على أن نلتزم به فيما نقدم من كتابات إلى العلماء والباحثين والقراء..

فنحن عندما نعنون ببعضنا من كتبنا بعنوان : (الإسلام و...) (١) .. فإننا نعني ونريد أن نقول : إن هذا هو اجتهدنا ورأينا وفهمنا للإسلام .. ولم ولن يت干涉 إلى ذهنتنا أن الرأي الذي نقدمه هو ذات « حكم الله » الفاصل في الموضوع .. إنه اجتهدنا ، الذي لا يتصادر الاجتهدات الأخرى باسم الإسلام .. فليس ليشر حظ من هذا السلطان .. سلطان السلطة الدينية ، التي تفرد ويتفرد بها شارع الدين ، سبحانه وتعالى ، ومبان الدين ، صلى الله عليه وسلم .. وهي السلطة التي تخضنا جواز إضافتها على البشر في أكثر من كتاب ! ..

إنه رأي الإسلام ، كما نراه نحن .. وليس « حكم الله » الذي يجب اجتهدات المجتهدين .. وإذا كان رسول الله - صلى الله عليه وسلم - قد وصى أصحابه ، ذلك الذي ذهب على رأس الجيش محارباً ، فقال له : « إذا حاصرت أهل حصن ، فأردوهك أن تنزل لهم على حكم الله ، فسلا تنزل لهم على حكم الله ، ولكن أنزلهم على حكمك ، فإذلك لا تدرى أتصيب حكم الله فيهم أم لا ! » (٢) .

---

(١) لذا بهذا العنوان عدة كتب ، منها : (الإسلام وحقوق الإنسان) و (الإسلام والمستقبل) و (الإسلام والمرأة) و (الإسلام والسلطة الدينية) و (الإسلام وال الحرب الدينية) و (الإسلام والوحدة الوطنية) و (الإسلام والعروبة) و (الإسلام وقضايا العصر) و (الإسلام وفلسفة الحكم) .. إلخ ..

(٢) رواه مسلم وأبو داود والسدار مرسى والترمذى والنسائي وأبي بن مساجة والإمام أحمد .

إذا كان هذا هو شأن اجتهادات الصحابة ، بنسبيه إلى « حكم الله » ..  
فأحرى أن تكون هذه السنة مرجعية ، وأن يكون على وعي بها الكتّابون  
والقارئون على السواء!

كذلك ، فإننا لا نتحدث في هذا الكتاب ، عن رأي الإسلام في مطلق الفن ..  
فربّم أن الفن إنما يعني مطلق الموهبة والمهارة .. إلا إننا نقصد إلى الحديث  
عن رأي الإسلام في « الفن الجميل » على وجه الخصوص .

وإذا كان الفن هو : « التطبيق العملي للنظارات العلمية ، بالوسائل التي  
تحققها .. وجملة الوسائل التي يستعملها الإنسان لإثارة المشاعر  
والعواطف ، وبخاصة عاطفة الجمال - كالتصوير ، والموسيقى ، والشعر ..  
وهو تعبير خارجي عما يحدث في النفس من بواعث وتأثيرات ، بواسطة  
الخطوط أو الحركات أو الأصوات أو الألفاظ .. وهو مهارة تكتسب  
بالدراسة والمرانة .. فإنه - في مقامنا هذا - ليس مطلق المهارة .. وإنما  
المهارة التي يحكمها الذوق الجميل والموهوب الرشيدة ..

وإذا كان الجمال هو: البهاء والحسن والزينة ، التي تقع - كما يقول ابن  
الاثير (٥٥٥ - ٦٢٠ - ١١٦٠ - ١٢٢٣م) - على الصور والمعانى .. فإن  
خروج المهارات - أي الفنون - عن المقاصد الرشيدة ، يجردها من شرف  
الاتصاف بالجمال !.. فابن سينا (٣٧٠ - ٤٢٨ - ٩٨٠ - ١٠٣٧م) -  
الفيلسوف المسلم - قبل عشرة قرون - يرى أن جمال المقاصد والفضائل  
شرط في وصف المهارات بصفة الجمال ، فيقول : « وجمال كل شيء وبها وله  
هو أن يكون على ما يجب له »<sup>(٢)</sup> .. وعلى ذات الدرب - وفي عصرنا الحديث -

---

(٢) انظر ذلك في (لسان العرب) - لابن منظور - طبعة دار المعرفة - القاهرة و(المعجم القلسفي)  
- وضع مجمع اللغة العربية - القاهرة ١٢٩٩/١٩٧٩م، و(المعجم الوسيط) - وضع مجمع =

يقول الناقد والأديب الروسي بلنسكي Belinsky ( ١٨١١ - ١٨٤٨ م ) : «إن الجمال شقيق الأخلاق ، فإذا كان عمل فني ما فنياً حقيقة فهو أخلاقي بنفس المعنى . . فبان الصور الفنية الإيجابية التي تعكس حياة الناس ونبلاها وجمالها تفرض الاحترام والحب والاعجاب المخلص ، وتعطى أنماط الأبطال الحقيقيين في الحياة للقارئ والمترسخ متعة وبهجة جماليتين . أما الصور السلبية ، فإنها تثير مشاعر الاستنكار الأخلاقي والاحتقار التي ترتبط ارتباطاً وثيقاً في طابعها بمشاعر الازدراء والاحتقار التي تحسها عندما ندرك ما هو قبيح ودنئ . ومن ثم فإن وحدة الجمالي والأخلاقي هي أساس الدور التربوي ودور التحويل الأيديولوجي اللذين تقوم بهما الفنون في الحياة الاجتماعية . . . »<sup>(٤)</sup>

هكذا يتفسق ما كتبه الفيلسوف المسلم ابن سينا - في ( النجاة ) - قبل عشرة قرون - مع ما كتبه الناقد الروسي بلنسكي - ونشرته ( الموسوعة الفلسفية ) السوفيتية - حدديثاً ، على اشتراط جمال المقاصد والغايات لإضفاء صفة الجمال على المهارات - الفنون - « فوحدة الجمالي والأخلاقي هي أساس الدور التربوي ودور التحويل الأيديولوجي اللذين تقوم بهما الفنون الجميلة في الحياة الاجتماعية . . وجمال كل شيء وبهاؤه هو أن يكون على ما يجب له . . . . كما يقول ابن سينا وبلنسكي ! . .

ذلك هي مضمون المصطلحات ، التي جعلناها عنواناً لهذا الكتاب . .

= اللغة العربية - القاهرة ١٣٩٢ / ١٩٧٢ م . و ( المعجم الفلسفي ) وضع : يوسف كرم .

ويوسف شلاله ، ود مراد وفهبة . طبعة القاهرة ١٩٧١ م .

(٤) ( الموسوعة الفلسفية ) - السوفيتية - بإشراف : م. روزنثال ، وب. يودين . ترجمة . سمير كرم . طبعة بيروت ، ١٩٧٤ م ، مادة « الجمال والأخلاقي » .

فنحن نعني بـ «الإسلام»: رأينا واجتهادنا ورؤيتنا ل موقف الإسلام في هذه القضية... و «الفنون»، التي نجتهد لنقدم فيها رأي الإسلام، هي الفنون «الجميلة»... الجميلة في ذاتها، كثمرة للمهارات الفنية العبرية للإنسان الفنان... والجميلة، أيضاً، في المقاصد والغايات التي تتغياها في الحياة الاجتماعية بالمجتمع الذي أبدع فيه.

\* \* \*

كذلك، فنحن لا نعني ببيان رأي الإسلام في الفنون الجميلة، أن هناك «فنوناً - دينية»، هي تلك التي يرضى عنها دين الإسلام... ذلك أن الدين: «وضع الهوى»، يدعو أصحاب العقول إلى قبول ما هو عند الرسول - صل الله عليه وسلم - ..<sup>(٥)</sup> .. والعلوم التي هو - الدين - موضوعها هي العلوم «الشرعية»... بينما «الفن» إبداع بشري، وهو داخل - عند تصنيف العلوم - في علوم الحضارة وفنونها... ورغم «الصلة» التي تقيمها عقيدة الفنان وأيديولوجيته بين فلسفتها وبين «الفن» الذي ينده، فإن هذا «الفن» يظل غير «العقيدة»، وإن وقفت المعايرة عند «التمييز» فلم تهبط إلى «الانفصال» التام، كما لم ترتفع إلى «الاتحاد» التام..

فالفن المتsonق مع الإسلام، هو ذلك الذي يحقق مقاصداته في أمته وفي الإنسانية، عندما تشيع فيه الصبغة التي صبغت بها عقيدته ومميزته بها أيديولوجيته إبداع الإنسان الفنان... إنها خيوط غير مرئية، تلك التي تربط «الوضع الإلهي» «بإبداع الإنسان الجميل» ..

ونحن نستطيع أن نتلمس هذه الخيوط في «الفطرة الجمالية السليمة» ..

---

(٥) الشريف الجرجاني (التعريفات) - مادة: الدين - طبعة القاهرة - سنة ١٩٣٨ م.

التي لابد وأن يذكرها دين الفطرة : الإسلام! . وفي نصوص الوحي الإلهي - القرآن الكريم - تلك التي عرضت لقيمة الجمال ودوره في خلق الله ، وفي حياة الإنسان ، وفي مهام العمران بالمجتمعات .. وفي البيان النبوى — السنة النبوية الشريفة — التي جسدت مقاصد الوحي الإلهي في هذا الميدان .. وفي الاجتهدات التي مثلت « ثوابت » الفكر الإسلامي . في موقف الإسلام من الفنون الجميلة ، عبر تاريخ الاجتهداد في حضارة الإسلام ..

تلك هي مهمة هذا الكتاب ، التي تحاول أن تنهض بها فصوله ، سواء منها تلك التي درسنا فيها مختلف جوانب القضية .. أو تلك « النصوص » التي سقناها في « الملحق » الذي زيلنا به هذا الكتاب ، والتي قدمنا فيها أبرز الاجتهدات التي عرضت للقضية ، والتي مثلت وتمثل معالم الاجتهداد الإسلامي فيها عبر الزمان .. وعبر المكان .. وعبر المذاهب التي انحاز إليها هؤلاء الأئمة المجتهدون .

فإذا استطاعت صفحات هذا الكتاب أن ترسم هذه القضية .. قضية موقف الإسلام من الفنون الجميلة .. وأن تصل بفرقاء النزاع المحتدم حولها إلى كلمة سواء .. بلغنا الغاية من وراء الجهد الذي بذلناه فيه .. والله من وراء القصد .. منه نستمد العون والتوفيق .

دكتور : محمد عمارة

## الفصل الأول

# الإسلام .. والجمال

من الناس من يحسب أن هناك خصومة بين الإسلام وبين الجمال ، تدعى المسلمين إلى التجهم في النظرة إلى الحياة ، وإدارة الظاهر إلى ما في الكون من آيات البهجة والزينة والجمال .. يحسبون ذلك ، فيقولونه ، أو يعبرون عنه بالسلوك المتجمهم إزاء آيات الجمال والفنون والابداعات الجمالية في هذه الحياة .

ولو كان هذا المسلوك الخشن والغليظ والمتجمهم ، أثرا من آثار المحن التي يُمتنع بها المسلمون في مرحلة الاستضعفاف التي يعيشونها ، ورد فعل للتحديات المعادية التي تفرض الهم والحزن على الوجدان الإسلامي المرهف ، أو مظهر الغضبة لحرمات الله المفترضة ، لكن ذلك مبررا ومفهوما .. لكن أن يكون هذا التجهم ، في نظر هذا الفريق من الإسلاميين ، هو مما يقتضيه المنهج الإسلامي في الحياة ، فذلك هو الذي يدعو إلى استجلاء منطوق ومفهوم المنهج الإسلامي إزاء جماليات الحياة .

وتجدر بالتنبيه أن هؤلاء الذين يحسبون قيام علاقة التلازم بين التجهم ومخاصمة الأحساس الجمالية وبين منهج الإسلام ، منهم الإسلاميون ،

الذين يحسبون - مخلصين - أن هذا هو الموقف الحق للإسلام الصحيح في هذا الموضوع ، ومنهم الخصوم الذين يتخذون من مسلك الغلظة لبعض الإسلاميين تجاه جماليات الحياة سبيلاً للطعن على الإسلام . . فالقضية ، إذن ، أكبر من أن تكون « خياراً خشناً » لبعض من الإسلاميين هم أحجار في سلوكه ، وإنما هي قد غدت واحدة من المطاعن التي يحاول نفر من خصوم المنهج الإسلامي استخدامها - ضمن مطاعن أخرى - لتشويه صورة منهجه الإسلام في الفكر والحياة . . الأمر الذي يكسب الحديث عن هذه القضية أهميته ، و يجعل له مكانه الطبيعي في سياق الحديث عن معالم منهجه الإسلام .

\* \* \*

وبادئ ذي بدء ، فإذا كانت « الحضارة » هي جماع إبداع الأمة في عالمي « الفكر » و « الأشياء » ، أي في « الثقافة » التي تهذب الإنسان وترتقي به ، وفي « التمدن » الذي يجسد ثمرات الفكر - في التطبيق - والتقنية - أشياء يستمتع بها الإنسان المتحضر . . إذا كانت هذه هي « الحضارة » ، فإنها - كإبداع بشري - في المنظور الإسلامي وفي التجربة الإسلامية ، وشقة المصلة بدين الإسلام ، كوضع الهي ، نزل به الوحي على قلب رسول الله - حسلي الله عليه وسلم - . .

ففي التجربة الحضارية الإسلامية ، كان « الدين » هو الطاقة التي أثمرت ، ضمن ثمراتها ، توحيد الأمة ، وقيام الدولة ، والإبداع في كل ميادين العلوم والفنون والأداب ، شرعية وعقلية وتجريبية ، كما كان الدافع للتفتح على الموراثة القديمة والحديث للحضارات الأخرى .

وأحيائها ، وغربلتها ، وعرضها على معايير الإسلام ، واستلهام المتسق منها مع هذه المعايير ، لتصبح جزءاً من فسيح هذه الحضارة الإسلامية ، التي وإن كانت إبداعاً بشرياً ، إلا أنها قد اصطبغت بصبغة الإسلام الدين ، كما كانت ثمرة للطاقة التي مثلها وأحداثها عندما تجسد في واقع المسلمين ..

تلك هي العروة الوثقى بين دين الإسلام وبين حضارته ، بما فيها من إبداع شمل مختلف الميادين .. الشرعية .. والعقلية .. والتجريبية .. والجمالية ..

بل إننا لو تأملنا في مكان « الهجرة » في دعوة الإسلام ودولته وأمته ، لرأيناها أكثر وأكبر من إنجاز لإنقاذ الدعوة من حصار « الشرك المكّي » .. لأن الهجرة في حياة هذه الدعوة لم تقف عند الهجرة من مكة إلى المدينة - ومن قبلها الحبشة - وإنما كانت ، أيضاً ، هجرة من « البداوة » ، إلى « الحضارة » ، من « البدائية » إلى « الحاضرة » من حياة « الأعراب » ، التي تغلب عليها الغلظة ويسود فيها الجفاء ، إلى حياة « العرب » الذين استقروا في « القرى » . فغدا بإمكانهم أن يقيموا « مدنية » و « حضارة » في هذه « القرى » .. كانت إنجازاً حضارياً ، ينتقل بالجماعة البشرية من طور ترحال البداوة الذي يستحيل معه قيام « التراكم » في الإبداع - التماقق والتمدنى - إلى طور الاستقرار والحضور في « القرى » الحاضرة ، الأمر الذي يتبع لابداعات الإنسان أن « تراكم » ، فتتعلو بناء حضارياً مناسباً للجهد الإبداعي المبذول فيه ..

تلك هي « المكانة الحضارية » للهجرة في حياة دعوة الإسلام ، في عصر صدر الإسلام .. وتلك هي بدايات خيوط العروة الوثقى بين الإسلام الدين

الوضع الإلهي ... وبين الحضارة الإسلامية ... الإبداع الإسلامي لأمة الإسلام ..

وفي ضوء هذه «الحقيقة الحضارية»، تفهم أصطفاء الله، سبحانه وتعالى، «مكة»، أم القرى - وحاضرة الحاضر - مهبطاً للوحي بالدين الجديد.. وتفهم مغزى كون «يترتب» - المدينة - وهي ثانية القرى والحاضر - هي دار الهجرة وعاصمة الدولة ومنارة الدعوة.. بل وتفهم سر استمساك القرى والمحاضر الثلاث - المدينة ومكة والطائف - بالإسلام، يوم ارتدت عنه، أو عن وحدة دولته، البوادي بمن فيها من الإعراب، عندما زلزلت وفاة الرسول - صلى الله عليه وسلم - قلوب هؤلاء البدو والإعراب؟!.. تفهم جميع ذلك في ضوء العلاقة العضوية بين هذا الدين وبين الإبداع الحضاري للإنسان الذي تدين بهذا الدين ..

بل ونفهم أن هذه العلاقة بين «الدين» وبين «الحاضرة»، ومن ثم «الحضارة»، ليست خصيصة إسلامية، وإنما هي سُنة من سُنة الله في كل الشرائع والرسالات.. فكما اصطلحى الله حاضرة مكة، لتبدأ منها الدعوة، قائلاً لرسوله: (.. ولتنذر أم القرى ومن حولها) <sup>(١)</sup>.. أنبأنا في قرآنَه الكريم، أن هذا الاصطفاء إنما كان أطراً لسنّة إلهية.. (وما كان ربك مهلك القرى حتى يبعث في أمها رسولاً ينلو عليهم آياتنا وما كنا مهلكي القرى إلا واهلها طالعون) <sup>(٢)</sup>.. فلهم القرى، وحاضرة الحواضر كانت دائمًا هي موطنَ الرسل والرسالات، وذلك للعلاقة العضوية بين «الدين» و«الحضارة»، على امتداد تاريخ الإنسان.

ولأن هذا هو دور «المهجرة» في دعوة الإسلام وأمته ودولته، ولأن هذه

هي وظيفتها الحضارية - الانتقال بالإنسان - الأعرابي - من غلظة البدائية وتجهم خشونتها - إلى مدنية الحاضرة وتنتف - تهذب - عقول أبنائهما . . . لأن هذا هو دورها ، وهذه هي وظيفتها الحضارية ، كان المسلمون يستعظمون ويستنكرون رجوع المهاجر عن «المدينة» وانقلابه إلى «البدائية» مرة أخرى حتى لقد سموا هذا الانقلاب «ردة» . . . وقرأنا في مصادر السنة ذلك السؤال الاستنكاري الذي سأله أحد الولاة لمن عاد فتعرّب - رجع أعرابياً بعد هجرته - : «أرتدت على عقبك ، تعرّبت»<sup>(٢)</sup> .

تلك هي بدايات الخيوط بين الإسلام الدين وبين الحضارة . . . وهي بدايات لا ترسيخه كي يوحى بالتجهم إزاءها ، ولا بمخاصة إبداعاتها الجمالية بحال من الأحوال ! . . .

ثم . . . إن «الجمال» ، الذي يظن بعض من الناس مخالفة الإسلام إياه ، هو - إذا نحن تأملناه - بعض من آيات الله ، سبحانه وتعالى ، التي أبداعها في هذا الكون ، وأودعها فيه . . . إنه بعض من صنع الله وإبداعه ، سبحانه ، سوأه وسخره للإنسان ، طالباً من الإنسان أن ينظر فيه ، ويستجلِّي أسراره ، ويستقبل تأثيراته ، ويستمتع بمتاعه ويعتبر بعتبرته (وهو الذي أنزل من السماء ماء فاخرجنـا به نبات كل شيء فاخرجنـا منه خضراً نخرج منه حباً مراكباً ومن النخل من ملعمها قنوان دانية وجنات من أعناب والزيتون والرمان مشتيبة وغير متشابه ، انظروا إلى ثمره إذا اثمر وينفعه ، إن في ذلكم لآيات لقوم يؤمنون )<sup>(٤)</sup> . إنها آيات خلق الله ، يأمر الإنسان أن ينظر فيها .

وأينما يمـم الإنسان بصره أو بصيرته أو عقله أو قلبه ، فإنه واجد آيات الله التي خلقها «زينة» للوجود ، ودعاه إلى النظر فيها . . . (إذا زينا السماء

الدنيا بزينة الكواكب . وحفظاً من كل شيطان مارد ) (٣) .. ( وزينا السماء الدنيا بمصابيح وحفظاً ، ذلك تقدير العزيز العليم ) (٤) .. ( ولقد جعلنا في السماء بروجا وزيناها للنااظرين . وحفظاً من كل شيطان رجيم . إلا من استرق السمع فاتبعه شهاب مبين ) (٥) .. ( أفلم ينظروا إلى السماء فوقهم كيف بنيناها وزيناها ومالها من فروج ) (٦) ..

فهذه « الزينة » - التي هي آيات إبداع الله ، سبحانه وتعالى ، هي « زينة - جمال » يدعو الله الإنسان إلى النظر فيها . . . بل ويقول لنا إن خلقها ليس « للحفظ » فقط ، ولا « للمنفعة » وحدها . . وإنما « للزينة » التي أبداعها الله لينظر فيها الإنسان ويستمتع بما فيها من جمال ! ..

ومثل ذلك حديث القرآن الكريم عن آيات خلق الله التي أبداعها لنا في صورة « الحيوان » المسرح للإنسان . . فليست « المنفعة » المادية وحدها هي الغاية من هذا الخلق والتسخير ، وإنما « الجمال » و « الزينة » أيضاً غايات يتقياها الإنسان في هذا الخلق الذي خلقه الله . . ( والانعام خلقها لكم فيها دفء ومنافع ومنها تأكلون . ولهم فيها جمال حين تريحون وحين تسرحون . وتحمل أثقالكم إلى بلد لم تكونوا بالغيه إلا بشق الأنفس ، إن ربكم لرعوف رحيم . والخيل والبغال والحمير لتركيبها وزينة ، ويخلق ما لا تعلمون ) (٧) .

فليست « المنفعة المادية » فقط هي غاية خلقها وتسخيرها للإنسان ، إذ « الجمال والزينة » كذلك « منفعة » محققة ولازمة ، أيضاً ، للإنسان ! .. والبحار ، التي سخرها خالقها للإنسان . . لا تقف منافعها عند المنافع المادية - اللحم الطري ، وسبل الاتصال - وإنما إبتناء « الخلية » . . والزينة ..

والجمال » ، أيضا ، من منافعها . . ( وهو الذى سخر البحر لتأكلوا منه لحما طریا و تستخرجوها منه حلية تلبسونها و ترى الفلك مواخر فيه ولتبتغوا من فضله ولعلکم تشکرون ) ( ۱۰ ) .

وعندما يشير الله سبحانه إلى بعض من نعمه وأياته . . ترى قرآن الكريم يلفت النظر إلى ما ينزل من السماء من ماء تمتنى به الأودية فيحيي الأرض ويزينها للناظرين . . وإلى ما يستخرجه الإنسان ، بالنار ، من حل الزينة والجمال ، المستخرجة من معادن الأرض . . ففي الزرع : طعام ، وزينة ، وفي الذهب والفضة : نقد ، وحلية وجمال يتجمّل به الإنسان . . ( أنزل من السماء ماء فسالت أودية بقدرها فاحتمل السيل زيداً رابياً و مما يوقدون عليه في النار ابتعاد حلية أو متع زيد مثله ، كذلك يضرب الله الحق والباطل ، فاما الزيد فيذهب جفاء واما ما ينفع الناس فيمكث في الأرض ، كذلك يضرب الله الأمثال ) ( ۱۱ ) .

إن هذا الجمال وتلك الزينة . . هي آيات الله ، أبدعها وبثها في هذا الكون ، وأمر الإنسان أن ينظر فيها . . إذن ، فالنظر في هذا الجمال ، والاستقبال لآيات الزينة ، وفتح قنوات الاحساس الإنساني على صنع الله هذا ، هو امتنال لأمر الله ، سبحانه وتعالى ( انتظروا إلى ثمره إذا أثمر وينفعه ) . . ( أفلم ينظروا إلى السماء فوقهم كيف بنيناها وزينناها . . ) . . وهذا النظر ، في هذه الآيات ، هو سبيل من سبل الاستدلال على وجود الله ، وعلى كمال قدرته وبديع صنعته . . وما تعطيل النظر في آيات الجمال هذه - باصطدام الخصومة بين الإسلام وبين جماليات الحياة - إلا تعطيل للدليل على وجود الصانع المبدع لهذه الآيات ! . .

ويستوى مع هذا التعطيل للنظر - بقمع أدواته وسد قنواته وإهمال

ملكات» .. «النظر» المجرد من «الاحساس» بآيات الجمال المودعة في هذه المخلوقات! ..

فالذين لا يرون في المحيط الذي يعيشون فيه غير «المذاق المادية» .. ولا ترى بصائرهم آيات الجمال في هذا المحيط .. لاشك أنهم معنيون وموصوفون يقول الله سبحانه (لهم قلوب لا يفهون بها ولهم أعين لا يبصرون بها ولهم أذان لا يسمعون بها ، أولئك كالانعام بل هم أضل ، أولئك هم الغافلون) (١٢) ..

كذلك فإن تنمية الاحساس الجمالي لدى الإنسان المؤمن هي تنمية للملكات والطاقات التي أنعم بها عليه الله .. وفي ذلك الشكر لله الذي أنعم بها .. وإن في استخدام هذه الملكات سبلا للاستمتاع بما خلق الله في هذا الكون من آيات الزينة والجمال الشكر لله على نعمة خلقه لهذه الزينة ولهذا الجمال .. وصدق الله العظيم إذ يقول : (وَمَا يَنْعَمُ رَبُّكَ فَحَدَّثَ) (١٣) .. وصدق رسوله الكريم عندما قال : «إِنَّ اللَّهَ يُحِبُّ أَنْ يَرَى أَثْرَ نِعْمَتِهِ عَلَى عَبْدِهِ» (١٤) ..

\* \* \*

وإذا كان المسلم - بحكم إيمانه وإسلامه - مدعوًا إلى التخلق بأخلاق الله، ليكون ربانيا ، ومطلوب منه أن يسعى ، قدر الطاقة - ومع ملاحظة فوارق المطلق عن النسبي - أن يسعى كي يتحلى بمعانى أسماء الله الحسنى .. فإن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يعلمنا أن «الجميل» هو من أسماء الله .. ففي الحديث الشريف : «إِنَّ اللَّهَ جُمِيلٌ يُحِبُّ الْجُمِيلَ» (١٥) .. فالمسلم ، إذن ،

مدعو إلى الاتصاف بالجمال ، الذي هو البهاء والحسن ، في الفعل وفي الخلق ، وإلى تنمية إحساسه بالجمال الذي أودعه الله في الكون ، جمال الصور وجمال المعانى على حد سواء <sup>(١٦)</sup> . . . ففى ذلك « كمال » للإنسان و«سعادة» له أيضا . . . وكما يقول الإمام الغزالى « فإن كمال العبد وسعادته في التخلق بأخلاق الله تعالى والتخلق بمعانى صفاته ، وأسمائه ، يقدر ما يتتصور في حقه . . . ليقرب بها من الحق قربا بالصفة لا بالمكان . . . لأن استعظام الصفة واستشرافها يتبعه شوق إلى تلك الصفة وعشق لذلك الجلال والجمال ، وحرص على التخلق بذلك الوصف إن كان ذلك ممكنا . . أو يبعث الشوق إلى القدر الممكن منه لا محالة . . . وبذلك يصير العبد ربانيا ، أى قريبا من الرب تعالى . . . » <sup>(١٧)</sup> عندما يكون جميلا ، يتصف ويستمتع بصفات وأيات الحسن والبهاء ، التي أبدعها البارى . . الجميل ، الذي يحب الجمال . . .

ولأن هذا هو موقف المنهج الإسلامي من آيات الجمال والزينة المبثوثة في الكون ، ومن صفات الحسن والبهاء المتاحة للإنسان في هذه الحياة ، كانت دعوة القرآن الكريم الناس إلى اتخاذ الزينة عند كل مسجد ، أى إلى إقامة التلازم وعقد القرآن بين التزيين وبين دعاء الله وال崇拜 بين يديه ، فكلاهما - التزيين ، والصلوة - شكر الله سبحانه وتعالى . . (يابنى آدم خذوا زينتكم عند كل مسجد و كلوا و اشربوا ولا تسرفوا ، إنه لا يحب المسرفين . قل من حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطبيات من الرزق ، قل هى للذين آمنوا في الحياة الدنيا خالصة يوم القيمة ، كذلك نفصل الآيات لقوم يعلمون) <sup>(١٨)</sup> . . ونحن نلحظ أن هذه الآيات تدعى الإنسان - مطلق الإنسان.

( يابني آدم ) - وليس المسلمين وحدهم ، وذلك تنبيها على أن هذا هو مقتضى الفطرة التي فطر الله الناس عليها ، طلب الزينة والجمال . . . وتصحى للانحراف الذى جعل العبادة رهبة زينة الظاهر لصفات الحسن وظاهر الجمال في هذه الحياة - ( قل من حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطبيات من الرزق ) - . إنه المنهج الإسلامي ، الذى يعيد الإنسان في هذه القضية ، كما في سواها - إلى « فطرته » والتى يمثل التجمل والتزيين ملحاً أصيلاً من ملامحها . . وفي حديث عائشة ، رضى الله عنها ، يقول رسول الله - صلى الله عليه وسلم : « عشرة من الفطرة : قص الشارب ، وقص الأظافر ، وغسل البراجم <sup>(١٩)</sup> ، وإغفاء اللحية ، والسواد ، والاستنشاق وتنفف الإبط وحلق العانة ، وانتقام الماء <sup>(٢٠)</sup> . . . <sup>(٢١)</sup> . وإنما كان « المسجد » ، في العرف الإسلامي ، هو : مطلق مكان السجود ، ولذلك كانت الأرض كلها مسجداً لأبناء الإسلام ، فإن اتخاذ الزينة هو فريضة إسلامية في الأوقات الخمسة التي يمثل فيها المسلم ، يومياً ، بين يدي مولاه . . أى أنها فريضة إسلامية في كل زمان - تقريباً - وفي أى مكان! . .

وهذه الفريضة يتأكد التنبيه عليها في أيام وأماكن الاجتماع ، كالجُمُع والأعياد . . وفي حديث رسول الله - صلى الله عليه وسلم - : « ما على أحدكم ، أن وجد سعة ، أن يت忤ذ ثوبين لجمعته ، سوى ثوبى مهنته » ! . <sup>(٢٢)</sup> و « من اغتسل - أو تطهر - فاحسن المظهر ، وليس من أحسن ثيابه ، ومس ما كتب الله له من طيب أو دهن أهله ، ثم أتى الجمعة ، فلم يبلغ ولم يفرق بين اثنين ، غفر له ما بينه وبين الجمعة الأخرى » <sup>(٢٣)</sup> .

ولا يحسين أحد أن « الزينة » التي يطلبها الإسلام ويأمر بها مقصورة على الشباب الحسنة ، والطيب ، وحسن التجمل ، فقط ، عند المثال بين يدي الله في الصلاة .. ذلك أن « الزينة » إذا كانت أسمًا جامعاً لكل شيء يُتَزَّين به<sup>(٢٤)</sup> .. فإن مصادر طلبها ، ومواطن الاحساس بها مبثوثة في كل آيات الجمال التي خلقها الله وأبدعها وأودعها في سائر أنساء هذا الوجود .. ففي الجنات وأزهارها وورودها - بل إن في مطلق النبات - زينة للأرض ، تزيين بها ، وتنجمل ، كي يستمتع بها الإنسان .. ولقد كان من دعاء النبي - صلى الله عليه وسلم - في حديث الاستسقاء - : « اللهم أنزل علينا في أرضنا زينتها » .. وكانت دعوته إلى تزيين قراءة القرآن بالصوت الحسن : « زينوا القرآن بأصواتكم » ..<sup>(٢٥)</sup>

فالخليل « ستر وجمال للرجل يتخذها تكريماً وتجملًا ، ولا ينسى حق بطونها وظهورها وعسرها ويسرها ..»<sup>(٢٦)</sup>

والشباب الجديدة ، نعمة لا يقف المسلم إزاءها عند « منفعتها المادية » وحدها ، وإنما يبصري فيها « المعانى الجمالية » للثوب الجديد .. وفي الحديث الذى يرويه عمر بن الخطاب ، رضى الله عنه ، يقول الرسول - صلى الله عليه وسلم : « من استجد ثوباً فلبسه فقال حين يبلغ ترقوته : الحمد لله الذى كسانى ما أوارى به عورتى ، وأتجمل به في حياتى ، ثم عمد إلى الثوب الذى أخلق - أو قال : ألقى - فتصدق به ، كان في ذمة الله تعالى وفي جوار الله وفي كنف الله حياً وميتاً ، حياً وميتاً ، حياً وميتاً ..»<sup>(٢٧)</sup>

فالشباب « للمنفعة المادية » ، و « للتجمل » كذلك .. ولقد قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم - لعمر بن الخطاب ، وقد رأه ليس ثوباً جديداً : « أليس

جديداً ، وعش حميداً ، ومت شهيداً ، ويرزقك الله فرحة عين في الدنيا  
والأخرّة!»

ولقد ميز الإسلام ما بين طلب الجمال ، والاستمتاع به ، عندما يحكمه  
الاقتصاد والاعتدال ، وعندما يكون شكره لأنعم وأهاب هذا الجمال ، وبين  
«الكبير» الذي نهى عنه الإسلام ، وتوعّد مقتريه .. فعندما قال رسول الله -  
صلّى الله عليه وسلم - في الحديث الذي يرويه ابن مسعود : «لا يدخل النار  
من كان في قلبه مثقال حبة من إيمان ، ولا يدخل الجنة من كان في قلبه مثقال  
حبة من كبر» .. عند ذلك قال رجل :

«يا رسول الله ، إنّي ليعجبني أن يكون ثوابي غسيلاً ، ورأسي دهيناً ،  
وشرائفي نعلٍ (٢٩) جديداً - وذكر أشياء ، حتى ذكر علاقة سوطه (٣٠) - أقمن  
الكبير ذلك يا رسول الله؟» .

«فقال رسول الله - صلّى الله عليه وسلم : «لا ! ذلك الجمال ، إن الله جميل  
يحب الجمال . ولكن الكبير من سفة الحق وازدرى الناس!» (٣١) ..  
فالجمال محمود .. بل هو سعي على درب الاتصال بطرف من صفات  
الله المعلنة في أسمائه .. وليس هو الكبير المذموم ، الذي هو تسفيه الحق  
وازدراء الناس.

وأيضاً .. فليس هذا الجمال هو «البيغ» الذي ينهى عنه الإسلام ..  
ولقد سأله الصحابي مالك بن مرارة الراهاوي ، رسول الله - صلّى الله عليه  
وسلم - فقال :

«يا رسول الله ، قد قسمت من الجمال ما ترى ، فما أحب أحداً من الناس  
فضلني بشرائفي فما فوقهما ! أليس ذلك هو البيغ؟» .

\* فقال - صل الله عليه وسلم : « لا ! ، ليس ذلك بالبغي ، ولكن البغي من بطر - أو قال : سفة الحق وغمط الناس ». (٢٢).

فالحرص على التجميل ، إلى حد التنافس في الاتصاف بصفاته والجمع لمؤهلاته ، ليس من « البغي » الذي ينهي عن الإسلام .

ولقد أباح الإسلام للمرأة أن « تتجمل للخطاب » ، إظهار النعمة الجمال ، وطلب الزواج .. وفي حديث الصحابية سبعة بنت الحارث الأسلامية .. عندما توف عنها زوجها سعد بن خولة ، ووضعت حملها منه ، وبرأت من نفاسها : « تجملت للخطاب » .. فدخل عليها أبو السنابل بن بعكل - من يتنى عبد الدار - فقال لها : مالي أراك متجملة لعلك ترجين النكاح ! إنك ، والله ، ما أنت بناكح حتى تمر عليك أربعة أشهر وعشر ، فذهبت سبعة إلى رسول الله - صل الله عليه وسلم - وسألت عن ذلك - عن « العدة » .. وليس عن « التجميل للخطاب » - فلم يكن ذلك موضع خلاف ! - قالت : « فافتانى رسول الله بأنى قد حلت حين وضعت حملي ، وأمرنى بالتزويج إن بدا لي .. » (٢٢).

بل لقد رأينا « الجمال - والتجميل » نعما ، يدعو الرسول ربه أن يسقيها الله على الصحابي أبو زيد الأنصاري ، فيقول في الدعاء له : « اللهم جمله وأدم جماله ... ! .. ووجدنا القرآن الكريم يتحدث عن زينة الأرض وزخرفها كمهماين من مهام خلافة الإنسان عن الله في عمرانها ، لمن تنتهي هذه الخلافة ، بطي صفة هذه الحياة الدنيا ، إلا إذا بلغ الإنسان الشأن في هذا السبيل ( إنما مثل الحياة الدنيا كما أزلناه من السماء فاختلط به نبات الأرض مما يأكل الناس والأنعام حتى إذا أخذت الأرض زخرفها وازينت

وظن أهلها أنهم قادرون عليها إنما أمرنا ليلاً أو نهاراً فجعلناها حصيناً  
كأن لم تغرن بالأمن ، كذلك نفصل الآيات لقوم يتفكرون )<sup>٢٥</sup> .

هذا هو منهج الإسلام إزاء آيات الجمال والحسن والبهاء والزينة  
والزخرف التي أبدعها الله وأودعها في الوجود ، طالباً من الإنسان النظر  
فيها ، والاستقبال لتأثيراتها ، والاستمتاع بمتاعها ، شكر الله على إبداعها ،  
وعلى إبداعه الحواس المستقبلة لتأثيراتها ، وتخلقاً ببعض من صفات الله  
ـ سبحانه ـ الذي هو « جميل يحب الجمال » ، كما قال عليه الصلاة  
والسلام ..

\* \* \*

ولقد كان منهج النبوة الذي تجسد في سلوك الرسول - صلى الله عليه  
وسلم - في خاصة نفسه ، ومع أهله ، وفي تشريعه للناس .. كان هذا المنهج -  
بصدد التربية الجمالية ، والسلوك الجمالي - البيان العملي والممارسة  
التطبيقية للبلاغ القرآني ، الذي شرع الله فيه منهج الإسلام في هذا الميدان .

فهذا الرسول ، الذي جاء رحمة للعالمين ، كان التموج الأرقي للإنسان  
الذى يستشعر كل آيات الجمال في خلق الله ، ويلفت النظر بهذا السلوك  
الجمالي ، ليغدو سنة متبعة في مذهب الإسلام وحضارة المسلمين ..

لم يكن الرسول « متراً » ، ولا « مستغنى » ، ولكن الله قد أغناه عن  
الحاجة ، بعد أن كان فقيراً عائلاً .. ( ووجدك عائلاً فاغنى )<sup>٢٦</sup> .. لم يكن  
« الراهب » الذي يقيم الخصم بين مملكة الأرض ومملكة السماء .. ولا  
« الناسك نسكاً أعمجياً » ، الذي يدبر ظهره للدنيا وطبياتها .. كان يقبل  
الهداية ، ويهدى إلى الناس ، وكان يتصدق ، دون أن تتطلع نفسه أو تمتد يده

إلى شيء من الصدقات .. كان له من المال - في « فدك » - ومن الغنائم - سهم وصفاها - ما يكفيه وأهله ، كإمام للدولة ، بمقاييس بساطة تلك الدولة ودرجتها في الثراء ، في ذلك الزمان وذلك المكان .. كان المال في يده ، لكنه لم يستول على قلبه في يوم من الأيام ! ..

ونحن إذا شئنا أن نتلمس في سيرته - في خاصية نفسه - نماذج شاهدة على رقيه وارتفاعه في السلوك الجمالي ، والاحساس بالجمال ، فإننا واجدون الكثير ..

● يروى ابن عباس فيقول : « كان رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يتفاهم ، ولا يتطرّف ، ويعجبه الاسم الحسن » ! .. (٣٧) والذين يتأمرون هذا السلوك ، في ضوء قضيتنا ، يدركون أن التفاهم إنما هو ثمرة لرؤيه إيجابيات الواقع وجماليات المحيط .. وهو ضد التشاؤم ، الذي لا يرى صاحبه سوى القبح والسلبيات .. وأيضا هو غير المذاجة ، التي لا يبصر صاحبها لا الإيجابيات ولا السلبيات ! .. فالتفاهم موقف إيجابي من جماليات الحياة وإيجابيات المحيط .

« ولا يتطرّف » ... لأن المتطرّف هو الذي لا يرى من الأشياء إلا جانب القبح والشّؤم .. على حين أن في هذه الأشياء - كل الأشياء - من وجوه الخير والجمال ما يطرد التطرّف والتشاؤم عن الذين يبصرون هذا الخير وهذا الجمال .

« ويعجبه الاسم الحسن » ! ... أي أنه - صلى الله عليه وسلم - قد بلغ في استشعار آثار الجمال إلى الحد الذي جعله يلمحها حتى في الأسماء .. فهو يدرك أثر « العنوان » في الدلالة والإيماء على « المضمون والموضوع » ! ..

● وفي مأكوله ومشربه - على بساطتهما - كان طالبا للجمال والاستمتاع ..

« كان يحب العسل والحلواء » (٣٨) .. و « كان أحب الشراب إليه الحلو البارد » (٣٩) .. فكان - على بساطة عيشه - ذو اقة يحب الطيب والجميل من الطعام والشراب .. وقصصه شهرة عندما كانت تعاف نفسه حلال الطعام إذا لم تستطبه نفسه - عليه الصلاة والسلام .

● وكما ليس البسط من الثياب .. فلقد « لبس جبة رومية .. » (٤٠) .. وعندما أهديت إليه جبة من ديباج منسوج فيه الذهب ، لبسها - صلى الله عليه وسلم - وقام على المنبر ، وجلس ولم يتكلم ثم نزل ، فجعل الناس يلمسون الجبة وينظرون إليها ! .. فلما خشي افتتانهم بأمثال هذه الأشياء سالم : « أتعجبون منها ! » .

« قالوا : ما رأينا ثوباً قط أحسن منه ! .

« فقال - صلى الله عليه وسلم : لمناديل سعد بن معاذ في الجنة أحسن مما تروون ! » (٤١) .

لقد لبس هذا الذي لم ير الناس ثوباً قط أحسن منه .. لكنه ذكرهم بما هو خير منه وأفضل عند الله ! ..

● وعلى اختياره للبساطة في أدوات منازله و حاجيات أهله .. فلم يكن يعاف استخدام ثمين الأدوات .. ويروى حميد فيقول : « رأيت عند أنس بن مالك قدحاً كان للنبي - صلى الله عليه وسلم - فيه ضبة فضة ! » (٤٢) .

● وعندما تحدث عن الطيبات التي يعيشها ويحبها في هذه الحياة ، كشف لنا عن ذوق راق ، يستشعر آيات الجمال ، ويستمتع بطيبات الحياة . « حُبِبَ إِلَيَّ مِنَ الدُّنْيَا : النِّسَاءُ ، وَالْطَّيِّبُ ، وَجَعَلَتْ قَرْةَ عَيْنِي فِي الصَّلَاةِ » (٤٣) .

ومن الذى لا يرى الرقى في التحضر ، والسمو في الإنسانية مجسدا في هذا النبي العظيم .. الذى جعلت قرة عينه في الصلاة .. والمذى كان يقوم الليل حتى تدور قدماه .. والمذى كان لا يجحى في شجاعة المقاتل ، حتى ليقول على بن أبي طالب - وهو من هو في الفروسية والفاء - في خبر شجاعة النبي المقاتل : كنا إذا حمى الوطيس وأحرمت الحدق احتمينا برسول الله!.. هذا النبي ، هو ذاته الذى يقف بالمسجد ، أثناء اعتكافه فيه للعبادة .. والمعتكف لا يغادر المسجد أثناء الاعتكاف - يقف على عتبة حجرة أم المؤمنين عائشة .. وكانت حائضا لا يحل لها دخول المسجد - يقف على عتبة الحجرة ، بين يدي زوجه ، لترجل له ، شعره أثناء الاعتكاف!.. أى رقى هذا الذى تجسده تلك الصورة الإنسانية الجميلة ، التى يصورها حديث عائشة : « أنها كانت ترجل النبي ، وهي حائض ، وهو معتكف في المسجد ، فبناولها رأسه وهي في حجرتها .. » (٤٤).

● ثم .. أى رقى في الجمال والتجميل يبلغ ذلك الذى تحدث عنه خادمه أنس بن مالك عندما وصف هذا الجانب من حياته ، فقال : « ما شمعت عيراً قط ولا مسكاً ولا شيئاً أطيب من ربيع رسول الله - صل الله عليه وسلم .. ولا مسست قط ديباجا ولا حريراً ألين مسأً من كف رسول الله - صل الله عليه وسلم - كان أزهراً اللون ، كان عرقه المؤلئ » (٤٥).

ترى ، هل هناك في الجمال والتجميل أرقى من ذلك الذى كان « كأن هرقة المؤلئ»!.. هذا هو رسول الله .. جسد في عشقه للجمال ، وارتقاءه على دربه منهج الإسلام في التربية الجمالية .. فكانت حياته ، في خاصة نفسه ، التجسيد لسنته التى علمنا إياها عندما قال : « إن الله جميل يحب الجمال»!

أما « سيرته الجمالية » في أهلها ، فإنها هي الأخرى نموذج للجمال الرأقي، وللرقي الجمالي .. تدهشنا اليوم ، بعد أكثر من أربعة عشر قرنا ..  
فما بالنا إذا تصورناها في ذلك التاريخ البعيد ؟ !

● هذه عائشة ، زوجه ، رضي الله عنها .. التي تروى عنه الحديث ، وتتفتت في الدين .. كانت تعشق اللعب بالتماثيل .. تماثيل البنات ، والخيل ذات الأجنحة .. وكانت تسمى خيل سليمان ! .. وكانت لها صوابح ياتيتها ويلعبن معها في بيت النبوة .. وعندما كان صوابحها يستحبن من رسول الله .. صلى الله عليه وسلم .. كان يدفعهن دفعاً رقيقاً ليلعبن مع عائشة بالتماثيل ! .. تروى ذلك ألم المؤمنين عائشة فتقول : « كنت ألعب بالبنات على عهد رسول الله .. صلى الله عليه وسلم .. وكان لي صوابح يلعبن معى ، فلن إذا رأين رسول الله .. صلى الله عليه وسلم .. ينقمعن منه ، فكان رسول الله يسرّيهن إلى يلعبن معى » ؟ (٤٧).

● وهذا النبي ، الذي يأطيه الوحي ، ويبلغ رسالته ربها ، ويقود الدولة ، ويرعى الأمة ، ويكاتب الملوك ، ويقاتل صناديد الشرك ، وينهض بتغيير وجه الحياة على الأرض .. هذا النبي يمارس « السباق » مع زوجته عائشة ألم المؤمنين ، رضي الله عنها ! .. وأين ؟ .. ليس سراً وراء الجدران والأبواب المغلقة .. وإنما في الطريق وهم مسافرون ! ..

تروى عائشة حديث هذا الخلق الرأقي في الاستمتاع بجمال الحياة ، وفي الأخذ بحظه من طيباتها ، فتقول : « خرجت مع النبي في بعض أسفاره ، وأنا جارية (٤٨) لم أحمل اللحم ولم أبدن ، فقال للناس : تقدموا ، فتقدموا ، ثم قال لي : تعال حتى أسبقك ، فسبقته فسبقته ! .. فسكت عنى حتى إذا

حملت اللحم وبدنت ونسيت ، خرجت معه في بعض أسفاره ، فقال للناس : تقدموا ، فتقدموا ، ثم قال : تعالى حتى أسابقك ، فسابقته فسبقني ! فجعل يضحك وهو يقول : هذه بتلك ؟ (٤٩).

ترى ، هل هناك ما هو أرقى من هذا السلوك الجميل ، الذي وإن حمل صاحبه قيادات الدنيا بأسرها ، فإنه لا ينسى حظه من جماليات الحياة ؟ ! ..

إننا نسوق هذا الطرف من سيرة رسول الله - صلى الله عليه وسلم - لا لتعجب أو نستدر العجب ، وإنما لنقول إن هذا هو المنهج الطبيعي والوحيد للإسلام في علاقة المسلم بجماليات الحياة .. منهج ( ابْتَغِ فِيمَا أَتَكَ اللَّهُ الدَّارُ الْآخِرَةُ وَلَا تَنْسِي نَصْبِيكَ مِنَ الدُّنْيَا وَأَحْسِنْ كَمَا أَحْسَنَ اللَّهُ إِلَيْكَ .. ) (٥٠) .. فلقد أحسن الله إلينا بآيات الجمال التي زين بها كل ما في الوجود ..

والإحسان المقابل هو أن نحسن الاستقبال لهذه النعم الإلهية ، ونرتقي بقنوات وأدوات وحواس استشعارها والاستمتاع بها ، شكر الله على ما أنعم ، وإقامة للتوازن والوسطية الإسلامية ، التي وإن انكرت الترف والاسراف في المللذات ، فإنها تنكر الرهبانية ونسك الأعاجم وإدارة الظاهر لمطبيات الحياة ، وتعطيل الحواس التي أنعم الله بها علينا من أن تستمتع بطيبيات وجماليات هذه الحياة .. إنه المنهج الذي يعلمنا أن كل عمل يرتفع ب الإنسانية الإنسان ، حتى ما كان منه « لهوا » يروح عن النفس ، و « لذة » حلالا ، فهو « عبادة » لله ، يستمتع بها الإنسان في دنياه ، ونكتب له بها الحسنات التي يوفاها في آخره ! .. يقول رسول الله - صلى الله عليه وسلم : إن كل شيء ين فهو به الرجل باطل إلا : رمية الرجل بقوسه ، وتأديبه فرسه ، وملاءعته امرأته ، فإنهم من الحق » ! .. (٥١) ويقول : « عجيبة من قضاء الله عز وجل ، للمؤمن ،

إن أصابه خير حمد ربه وسكر ، وإن أصابته مصيبة حمد ربه وصبر .  
المؤمن يُؤجر في كل شيء حتى في اللقمة يرفعها إلى فم امرأته « (٥٢) فحتى في  
العشق .. والحنان .. والللاعبة ، يُؤجر المؤمن ، لأنَّه يستمتع بطيبات الحياة  
وجمالياتها .

ورسول الله - صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - لَا يقف - في هذا المنهج - عند تقرير  
جابر بن عبد الله :

ـ « أتزوَّجُتْ » .

ـ فيقول جابر : نعم ..

ـ فيسألَهُ الرسول : « أبَكْرَا ؟ أمْ ثَبِيَّا ؟ » .

ـ فيقول جابر : لا ، بل ثَبِيَّا ..

ـ فيقول - صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ : « أَقْلَا بَكْرَا تَلَاعِبَهَا » (٥٣) .. وَتَلَاعِبُكَ ؟ ..  
ذلك هي سنة رسول الله - صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - في التربية الجمالية ..  
وهذا هو منهج النبوة بإزاء جماليات الدنيا وزيينة الكون وطيبات الوجود ..  
وهكذا تجسد هذا المنهج النبوى سنة عملية وأسوة حسنة ، ضربنا عليها  
الأمثال ، وسقنا لها النماذج الشاهدة .. من حياته الشريفة ، في خاصة  
نفسه ، وفي علاقاته بأهله ، وفي توجيهاته للناس ..

إنه منهج العشق الجلال للطيب من آيات الجمال ، ينفي - بل ويستنكر -  
ذلك التجهم الذى يفتعل الخصم بين المسلم وبين طيبات وجماليات هذه  
الحياة .. فالمسلم لن يستطيع أداء فريضة الشكر لله على نعمة الجمال ، إلا  
إذا عرف ، واستمتع ، بنعم الله في هذا الجمال ! ..

\* \* \*

## الهوامش

(١) الانعام : ٩٢ .  
(٢) القصص : ٥٩ .  
(٣) الانعام : ٩٩ .  
(٤) البخارى و مسلم و النسائى .  
(٥) الصافات : ٧ ، ٦ .  
(٦) فصلت : ١٢ .  
(٧) الحجر : ١٦ - ١٨ .  
(٨) ق : ٦ .  
(٩) النحل : ٨ - ٥ .

( وفي الحديث الشريف عن الخيل : « الخيل معقود بتواصيها الخير إلى يوم القيمة ، وهي لرجل أجر ، ولرجل ستر وجمال ، وعلى رجل وزر . فاما الذي هي له ستر وجمال ، فرجل يتذمّرها تكريماً وتجحّلاً ولا ينسى حق بطنونها وظهورها وعسرها ويسرها . وأما الذي هي عليه وزر فرجل يتذمّرها بذخاً وأثراً ورياء وبطراً » . رواه مسلم والإمام أحمد ) .

(١٠) النحل : ١٤ .  
(١١) الرعد : ١٧ .  
(١٢) الاعراف : ١٧٩ .  
(١٣) الضحى : ١١ .  
(١٤) رواه الترمذى .  
(١٥) رواه مسلم والترمذى وابن ماجة والإمام أحمد . وهو في إحدى روايات أبي هريرة لحديث أسماء الله الحسنى . انظر : الغزالى ( المقصد الأستنى في شرح أسماء الله الحسنى ) ص ١٠٧ . طبعة القاهرة ، سنة ١٩٦١ .  
(١٦) انظر تعريف « الجمال » في ( لسان العرب ) لابن منظور . طبعة دار المعارف . القاهرة .

(١٧) (المقصد الأستنى في شرح أسماء الله الحسنى) ص ٢٠، ٢١.

(١٨) الأعراف: ٢١، ٢٢.

(١٩) البراجم: مفرداتها بترجمة - بضم الباء وسكون الراء وضم الجيم - عقد الأصلح  
ومفاصلها كلها، أو هي خطوط الكف التي يترسب فيها الغبار.

(٢٠) انتفاخ الماء: من معانيه: الاستحياء.

(٢١) رواه النسائي. (ولقد ذكر راوي الحديث تسع صفات، ونسى العاشرة).

(٢٢) رواه ابن ماجة.

(٢٣) رواه ابن ماجة والإمام أحمد.

(٢٤) انظر معنى مصطلح «الزينة» في (لسان العرب) لابن منظور.

(٢٥) رواه البخاري وأبو داود والنمسائي وأبي ماجة والدارمي والإمام أحمد.

(٢٦) من حديث أبي هريرة - رواه مسلم والإمام أحمد.

(٢٧) رواه الترمذى وأبي ماجة والإمام أحمد.

(٢٨) رواه ابن ماجة والإمام أحمد.

(٢٩) شرائط النعل: السير يكون على وجهها.

(٣٠) علاقة السوط: السير في مقبض السوط، يعلق منه.

(٣١) رواه مسلم والترمذى وأبي ماجة والإمام أحمد.

(٣٢) رواه أبو داود والإمام أحمد. (والشرائط: السير يكون على وجه النعل).

(٣٣) رواه مسلم والنمسائي وأبو داود.

(٣٤) رواه الإمام أحمد.

(٣٥) يومن: ٢٤.

(٣٦) الضحى: ٨.

(٣٧) رواه الإمام أحمد.

(٣٨) رواه البخاري ومسلم والترمذى وأبو داود والدارمى وأبي ماجة والإمام أحمد.

(٣٩) رواه الترمذى والإمام أحمد.

(٤٠) رواه الترمذى ، من حديث المغيرة بن شعبة .

(٤١) رواه البخارى و مسلم و الترمذى و النسائى و ابن ماجة و الإمام أحمد .

(٤٢) رواه الإمام أحمد .

(٤٣) رواه مسلم و النسائى و الإمام أحمد .

(٤٤) رواه الإمام أحمد .

(٤٥) الأزهر : الأبيض المستغى .

(٤٦) رواه مسلم و الإمام أحمد .

(٤٧) رواه البخارى و مسلم و أبو داود و النسائى و ابن ماجة و الإمام أحمد .

(٤٨) أى صفتة شابة .

(٤٩) رواه أبو داود و الإمام أحمد .

(٥٠) القصص : ٧٧ .

(٥١) رواه الترمذى و النسائى و أبو داود و ابن ماجة و الإمام أحمد .

(٥٢) رواه الإمام أحمد .

(٥٣) رواه البخارى و مسلم و النسائى و ابن ماجة و أبو داود و الدارمى و الإمام أحمد .

\* \* \*



## الفصل الثاني جماليات السُّمَاع

لكن...

إذا كان هذا هو مستوى الوضوح والجسم الذي يلجمه المنهج الإسلامي في الانتصار للتربية الجمالية ، وربط أواصر العودة بين أحاسيس الإنسان المسلم وحواسه وبين آيات الجمال ومظاهر الزيينة في الوجود .. فلماذا هذا الذي نراه سلوكاً لنفر من الإسلاميين يخاصم الجمال ويحبذ التجمّه ، وهذا الذي نراه اتهاماً موجهاً إلى الإسلام - من جاهليه ومخاصلمه - بمخاصمه الجمال ..<sup>٤٤</sup>

ولماذا شاعت وتشيع الكتابات والتأثيرات حول هذه المخاصمة .. ومخاخصمة « الغناء » و « الموسيقى » وأدواتهما ، والعداء لفنون التشكيل - رسماً ونحتاً وتصويراً - على وجه الخصوص<sup>٤٥</sup> ..

إن الخلاف الناشب بين فقهاء الإسلام حول إباحة أو منع الغناء والموسيقى والرسم والنحت والتصوير - وهي من أبرز الفنون الجمالية التي عرفها الإنسان في تطوره الحضاري - خلاف قديم وشهير.. وهناك العديد من المأثورات المروية - وأغلبها أحاديث نبوية - تختلف مضامينها في

هذا الموضوع .. وحول هذه المأثورات ، وملابساتها، وصحتها - رواية ودراسة - وحول اتساق بعضها مع البعض الآخر ، دارت وتدور أغلب آراء المختلفين في هذا المقام .. ولذلك ، فإن الوصول في هذا الأمر إلى رأى نطمئن إليه ، يقودنا إلى كلمة سواء ، يدعونا إلى أن ننظر نظرة فاحصة ومقارنة ونقدية إلى هذه المأثورات وبادئ ذي بدء . فنحن بيازاء .

(أ) وقائع حدثت في عصر البعثة ، وفي بيت النبوة .. والمسجد النبوى .. وبيوت الصحابة .. هي مما يدخل في « السنة العملية » والممارسة التطبيقية للمنهج النبوى .. أى أنها « شواهد مادية » ، تعلن عن إباحة الغناء .. وتفيد ، أيضا ، بأن اجتهادات مخالفة قد حدثت أثناء هذه التطبيقات والسنة العملية ، أراد أصحابها - وهم صحابة أجياله - منع الغناء ، لكن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - أقر الغناء ، ونبه أصحاب هذه الاجتهادات على خطئها وخطئهم فيها ..

(ب) أحد عشر مأثرا من الأحاديث تفيد منع الغناء والنهى عنه وتوعد المغنين والسامعين .

(ج) تفسير عدد من مفسرى القرآن الكريم للمراد « باللهو » في الآية القرآنية : ( ومن الناس من يشتري لهو الحديث ليضل عن سبيل الله بغير علم ) <sup>(١)</sup> ، على أنه هو الغناء .. تلك هي المأثورات .. والسنة العملية .. والتفسير .. التي جاءت في الغناء والأدوات الموسيقية المصاحبة له .. والتي دار بسببها ومن حولها خلاف الفقهاء حول موقف الإسلام من حكم الغناء ، وموقف المسلمين من هذا الفن ..

● فمن السنة العملية التي رويت في إباحة الغناء ، تختار ثلاثة مرويات ،

شهد رسول الله - صلى الله عليه وسلم - الغناء في الثنتين منها ، ولم يقف موقفه منه عند إقراره فقط ، وإنما خطأ من اجتهد لمنعه .. أما المروية الثالثة فكأن شهود الغناء فيها بعض الصحابة ، الذين خطأوا من اجتهد لمنعه ، وقالوا إن الرسول - صلى الله عليه وسلم - قد رأى فيهم خصوصية ، فهو مباح ..

فعن عائشة رضي الله عنها أنها قالت : « دخل رسول الله - صلى الله عليه وسلم ، وعندى جاريتان تغنينان بغناء بعاث <sup>(٢)</sup> ، فاضطجع على الفراش ، وحول وجهه . فدخل أبو بكر فانتهرب <sup>(٣)</sup> ، وقال : مزار الشيطان عند رسول الله - صلى الله عليه وسلم <sup>(٤)</sup> . فأقبل عليه رسول الله ، فقال : « دعهما . فلما غفل - (أى أبو بكر) - غمزتهما فخرجتا <sup>(٥)</sup> .

فنحن أمام سنته عملية ، أقر فيها رسول الله - صلى الله عليه وسلم - الغناء ، في بيت النبوة ، من فتاتين غنتا بأشعار تتحدث عن ذكريات وقائع الحرب في التاريخ .. بل والتاريخ الجاهلي ! .. وعندما اعترض الصديق أبو بكر ، مجتهدا في المنع ، اعترض الرسول على هذا الاجتهد ، مؤكدا الإباحة .. ولم يطعن أحد من علماء الجرح والتعديل في أحد من رواة هذا الحديث .. وعن عائشة ، أيضا .. وفي ذات الحديث - تكملة تروى أحداث واقعة ثانية لسنته عملية أخرى في هذا الموضوع .. تقول ، رضي الله عنها : « و كان يوم عيد ، يلعب السودان - الحبشة - بالدرق <sup>(٦)</sup> والحراب ، في المسجد ، فلما سألت رسول الله - صلى الله عليه وسلم - وإنما قال : « تشتاهين تنتظرين <sup>(٧)</sup> » ، فقلت : نعم ، فأقامتني وراءه ، خدي على خده ، يسترني بثوبه ، وأنا أنظر إلى الحبشة يلعبون . فزجرهم عمر ، فقال النبي : « أمنا ببني ارفة .. دونكم

بني أرقدة <sup>(٥)</sup> . حتى إذا مللت ، قال : « حسبي <sup>٤</sup> » ، قلت : نعم ، قال : « فاذهبي <sup>٥</sup> » .

فهنا ، أيضا ، سُنّة عملية أقرت اللعب - ( التمثيل ) - المصحوب بالغذاء والرقص - ففي بعض الروايات أنهم كانوا يغنوون شعرا يقول :

يا أيها الضيف المرجع طارقا  
لولا مررت بآل عبد الدار  
لولا مررت بهم ترید قراهم  
منعوك من جهد ومن إقتار  
وفي بعض الروايات : « كانت الحبشه يرقصون - ( أى يرقصون ) - وفي  
بعضها : « يرقصون بين يدي رسول الله - صلى الله عليه وسلم - ويقولون :  
محمد عبد صالح .. » <sup>(٦)</sup>

وعندما اجتهد عمر بن الخطاب في المنع ، عارضه الرسول - صلى الله  
عليه وسلم - مقرأ الإباحة ومؤكداها ..

ومن الأمور ذات الدلالة في هذا المقام ، أن البخاري عند ما روى هذه  
السُّنّة العملية لم يضعها في « باب اللعب » ، وتحت عنوانه ومصطلحه  
وحده ، وإنما رواها في « باب اللهو » وتحت عنوانه ومصطلحه أيضا ..

فلقد روى حديث أم المؤمنين عائشة - رضي الله عنها : « كان الحبشه  
يلعبون بحرابهم ، فسترنى رسول الله وأنا أنظر ، فما زلت أنظر حتى كنت  
أنصرف ، فاقدروا وقدر الجارية الحديثة السن تسمع اللهو » <sup>(٧)</sup> .

كما روى عن أبي هريرة - في « باب اللهو بالصراب » - قوله : « بينما  
الحبشه عند النبي - صلى الله عليه وسلم - بحرابهم ، دخل عمر فاهوى إلى  
الحصى فحصبهم بها ، فقال : دعهم ياعمر » ..

وغير هذه المأثورات الثلاث ، التي أكدت الإباحة بخطئه اجتهادات المنع ،

هناك الأحاديث الكثيرة التي تؤكد على الإباحة ، وتحدث عن الفكر الشاهد لها وعليها ..

فعن عائشة - رضى الله عنها - أنها رفعت امرأة إلى رجل من الأنصار ، فقال رسول الله - صلى الله عليه وسلم : « يا عائشة ، ما كان معكم فهو ؟ فلن الأنصار يعجبهم اللهو » <sup>(٨)</sup>

وفي رواية ثانية لهذه الواقعة : انكحت عائشة ذات قرابة لها رجلا من الأنصار ، فقال رسول الله - صلى الله عليه وسلم - : « أهديتم الفتاة ؟ .. لا بعثتم معها من يقول : أتیناكم أتیناكم ، فحيانا وحياناكم » <sup>(٩)</sup>.

وفي حديث آخر ، عن السائب بن يزيد أن امرأة جاءت إلى رسول الله - صلى الله عليه وسلم - فقال : « يا عائشة ، أتعرفين هذه ؟ » قلت : لا ، يابنى الله . قال : « قينة يبني فلان ، تحبين أن تغريك ؟ » ، فغرتها .. <sup>(١٠)</sup>.

أما الإمام أحمد ، فإنه يروى - في مسنده - عن عبد الله بن عمير - أو عميرة - قال : « حدثني زوج ابنة أبي لهب ، قال : دخل علينا رسول الله - صلى الله عليه وسلم ، حين تزوجت ابنة أبي لهب ، فقال : هل من لهو ؟ .. تلك هي بعض مأثورات السنة النبوية - واغلبها وقائع « سنة عملية » - الشاهدة على إباحة هذه الفنون الجميلة - غناء ورقص ، وتمثيلا - .. وهي المأثورات التي أقرت الإباحة وأكدها في مواجهة الاجتهاد في المنع ، فخطأت هذا الاجتهد ..

● أما وقائع وروايات السنة العملية ، التي تحدث عن الغناء في مجتمع الصدر الأول ، على عهد رسول الله - صلى الله عليه وسلم - دون أن يكون هناك جدل ولا اجتهاد يمنع منه ، فإنها كثيرة جدا في كتب السيرة

وال الحديث .. ومنها على سبيل المثال لا الحصر :

عندما دخل رسول الله - صلى الله عليه وسلم - المدينة ، مهاجرا ، فرح أهلها وكانتوا ينتظرون مقدمه لعدة أيام - حتى ليروى البراء بن عازب فيقول : ما رأيت أهل المدينة فرحا بشيء كفر حهم برسول الله - صلى الله عليه وسلم .. وصعدت ذوات الخدور على الأسطح من قدمه يقلن :

طلع البدر علينا من ثنيات الوداع  
وجب الشكر علينا ما دعا الله داعي  
أبها المبعوث فيها جئت بالأمر المطاع

اما جواري - (فتيات) - بني النجار ، فلقد خرجن إليه - صلى الله عليه وسلم - عندما بركت ناقته بباب أبي أيوب الانصاري - من بني مالك بن النجار - خرجن يضربن بالدفوف ويفنن :

نحن جوار من بني النجار ياحبذا محمد من جار  
فقال لهن - صلى الله عليه وسلم :  
ـ « أتحببوني؟ » ..

ـ قلن : نعم ، يارسول الله ..

ـ فقال : « الله أعلم أن قلبي يحبكم » ..

وفي إحدى الروايات ، أن أبا بكر الصديق - رضي الله عنه - وهو صاحب رسول الله - صلى الله عليه وسلم ، يوم الهجرة - هم بزجر الجواري عن هذا الغناء .. فقال له الرسول : « دعهم يالبا بكر حتى تعلم اليهود أن ديننا فسيح » ..<sup>١٩</sup>

فهو مَعْلُومٌ ، إِذن ، مِنْ مَعَالِمِ الْفَسْحَةِ وَالْمَرْوَةَ الَّتِي يَسْتَجِيبُ بِهَا إِلَيْهِ إِسْلَامُ  
لِحَاجَاتِ النَّفْسِ الْإِنْسَانِيَّةِ .. وَسَبِيلٌ مِنْ سَبِيلِ التَّرْوِيَّةِ الَّتِي تَنْفَى عَنِ النَّفْسِ  
الْوَحْشَةَ وَتَبْرُؤُهَا مِنْ عَوَالِمِ الْحَزْنِ وَالْخُسْقَى .. ! ..  
وَعِنْدَمَا شَرَعَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - بَعْدَ أَنْ اسْتَقِرَّ بِالْمَدِينَةِ -  
فِي بَنَاءِ السَّجْدَةِ ، كَانَ يَحْمِلُ - مَعَ الصَّحَابَةِ - طَوْبَ الْمُلْكَيْنِ ، مُشَارِكَةً فِي الْبَنَاءِ ..  
وَخَلَالِ الْعَمَلِ ، كَانَ يَنْشُدُ مَتَرِنِمَا :

هَذَا الْجَمَالُ لَا جَمَالٌ خَيْرٌ      هَذَا أَبْرَزَ بَنَاءً وَأَطْهَرَ  
وَمِنَ الصَّحَابَةِ مَنْ كَانَ - اثْنَاءَ ذَلِكَ - يَغْنِي أَغَانِيَ الْعَمَلِ .. فَيَقُولُ الْبَعْضُ  
مِنْهُمْ :

لَئِنْ قَعَدْنَا وَالذِّيْنِ يَعْمَلُ      ذَلِكَ إِذنُ لِلْعَمَلِ الْمُضَلِّلِ !  
وَكَانَ آخَرُوْنَ يَتَرَنَّمُونَ :  
لَا يَسْتَوِي مَنْ يَعْمَرُ الْمَسَاجِدَ      يَدَبِّ فِيهَا قَائِمًا وَقَاعِدًا  
وَمَنْ يَرَى عَنِ التَّرَابِ حَائِدًا (١١)

وَلَقَدْ صَنَعَ ذَلِكَ الْأَشْعَرِيُّونَ - قَوْمُ أَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِيِّ - عِنْدَمَا قَدَمُوا  
إِلَى الْمَدِينَةِ .. فَعَنْ أَنَسِ بْنِ مَالِكٍ ، قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ :  
« يَقْدِمُ عَلَيْكُمْ غَدًا أَقْوَامٌ هُمْ أَرْقَ قُلُوبًا بِالْإِسْلَامِ مِنْكُمْ » ، قَالَ : فَقَدِمُوا  
الْأَشْعَرِيُّونَ - فِيهِمْ أَبِي مُوسَى الْأَشْعَرِيِّ - فَلَمَّا دَنَوا مِنَ الْمَدِينَةِ جَعَلُوا  
يَرْتَجِزُونَ يَقُولُونَ :

هَذَا نَلْقَى أَحَبَّةَ      مُحَمَّدًا وَحْزَبَهُ ! (١٢)  
وَحَدِيثُ أَخْرَى يَحْكَى كَيْفَ شَهَدَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - « قَدْبَ »

الجوارى ، على أنفاس الدفوف ، تذكرة بالأبطال الشهداء في وقائع الإسلام ...  
فعن أبي حسين ، قال : كان يوم لأهل المدينة يلعبون ، فدخلت على الربيع  
بنت معاذ بن عفراء ، فقالت : دخل على رسول الله ... صلى الله عليه وسلم -  
ففُقد على موضع فراشى هذا ، وعندى جاريتان تتديان أبيائى الذين قتلوا  
يوم بدر ، تضربان بالدفوف ، فقالتا فيما تقولان :  
وَفِينَا نَبِيٌّ يَعْلَمُ مَا يَكُونُ فِي غَدٍ

قال - صلى الله عليه وسلم : « أَمَا هَذَا فَلَا تَقُولَا هُ ، لَا يَعْلَمُ مَا فِي غَدٍ إِلَّا اللَّهُ عَزَّ وَجَلَ » (١٢).

تلك بعض من مأثورات السنة النبوية - وأغلبها وقائع « سُنَّةِ عَمَلِيَّةٍ » -  
الشاهدَة على إباحة الغناء ، وما صاحبَه من فتنٍ مُساعدة ..

● أَمَّا المأثورات التي منعت الغناء ونَهَتْ عَنْهُ وحذرتْ مِنْهُ وَمِنْ سَمَاعِهِ ،  
فإنها تبلغ عشرين مأثورة ، ما بين حديث ، أو تفسير « للهُوَ » في الآية  
الكريمة : ( وَمِنَ النَّاسِ مَنْ يَشْتَرِي لِهُوَ الْحَدِيثَ لِيُضَلَّ عَنْ سَبِيلِ اللَّهِ بِغَيْرِ  
عِلْمٍ ) .. تفسير « للهُوَ » بِأَنَّ الْمَرْادَ بِهِ الْغَنَاء ..

وأحد هذه الأحاديث مروى عن عائشة - التي أوردها رواياتها للعديد من  
الأحاديث الشاهدة على حلّ الغناء ! - وفيه تقول : عن النبي - صلى الله عليه  
 وسلم - أنه قال : « إِنَّ اللَّهَ حَرَمَ الْمُغْنَيَةَ » ( وفي رواية : الْقَيْنَةَ ) - وبيعها  
وشنمنها وتعليمها والاستماع إليها » (١٣).

ولقد تتبع الإمام ابن حزم الأندلسي ( ٣٨٤ - ٤٥٦ هـ / ٩٩٤ -  
١٠٦٤ م ) - وهو من هو - كظاهرى - فـ الالتزام بالسنة - وهو من هو في  
نقد الرجال والروايات - تتبع هذه المأثورات ، فعرض رواياتها على ما

استقرت عليه قواعد الجرح والتعديل للرواية ، فخلص إلى أن هذه الأحاديث جميعها معلولة .. فقال : « وكل هذا لا يصح منه شيء ، وهي موضوعة » .. ولقد اتفق معه في هذا النقد لهؤلاء الرواة كثيرون من المحدثين والحفاظ وعلماء الرجال .. من مثل الذهبي - صاحب ( ميزان الاعتدال ) وابن حجر العسقلاني - صاحب ( لسان الميزان ) .. وكتمودج على هذا النقد لرواية هذه الأحاديث :

- ١ - حديث عائشة ، عن النبي - صلى الله عليه وسلم - أنه قال : « إن الله حرم المغنية وبيعها وثمنها وتعليمها والاستماع إليها ». في رواة هذا الحديث « سعيد بن أبي زرین ، عن أخيه .. وكلاهما لا يدرى أحد من هما » ..
- ٢ - حديث محمد بن الحنفية عن علي بن أبي طالب ، عن النبي - صلى الله عليه وسلم - أنه قال : « إذا عملت أمتى خمس عشرة خصلة حل بها البلاء » .. ومنها - « .. واتخذت القينات ، والمعازف .. ». « جميع رواة هذا الحديث إلى يحيى بن سعيد لا يُدرى من هم . ويحيى بن سعيد لم يرو عن محمد بن الحنفية كلمة ولا أدركه » ! ..
- ٣ - حديث معاوية : « أن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - نهى عن قسوع .. منهن الغناء .. ». في رواة هذا الحديث « كيسان ، ولا يدرى من هو ، ومحمد بن مهاجر ، وهو ضعيف » . وفيه النهي عن الشعر ، وهم يبيحونه ! ..
- ٤ - حديث سلام بن مسكين عن شيخ شهد ابن مسعود يقول : الغناء ينبع النفاق في القلب .

فـ رواة هذا الحديث شـيخ لم يـسم و لا يـعرفه أحد ..

٥ - حـديث أـبي أـمـامـة : سـمعـتـ رـسـولـ اللـهـ - صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ - يـقـولـ :  
« لا يـحـلـ تـعـلـيمـ الـمـغـنـيـاتـ وـلـاـ شـرـاؤـهـنـ وـلـاـ بـيـعـهـنـ وـلـاـ اـتـخـاذـهـنـ ،ـ وـثـمـنـهـنـ  
حـرـامـ ،ـ وـقـدـ أـنـزـلـ اللـهـ ذـلـكـ فـ كـتـابـهـ :ـ (ـ وـمـنـ النـاسـ مـنـ يـشـتـرـىـ لـهـوـ الـحـدـيـثـ  
لـيـضـلـ عـنـ سـبـبـ اللـهـ بـغـيرـ عـلـمـ )ـ ،ـ وـالـذـىـ نـفـسـىـ بـيـدـهـ مـاـ رـفـعـ رـجـلـ عـقـيرـتـهـ  
بـالـفـنـاءـ إـلـاـ اـرـتـدـفـهـ شـيـطـانـانـ يـضـرـبـانـ بـأـرـجـلـهـماـ صـدـرـهـ وـظـهـرـهـ حـتـىـ يـسـكـتـ ».ـ

فـ رـواـةـ هـذـاـ الـحـدـيـثـ «ـ إـسـمـاعـيلـ بـنـ عـيـاشـ ،ـ وـهـوـ ضـعـيفـ ،ـ وـالـقـاسـمـ ،ـ  
وـهـوـ مـثـلـهـ «ـ ضـعـيفـ ».ـ

٦ ، ٧ - حـديثـ عـبـدـ الـمـلـكـ بـنـ حـبـيـبـ :ـ  
(ـ أـ )ـ أـنـ رـسـولـ اللـهـ - صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ - قـالـ :ـ «ـ إـنـ الـمـغـنـيـ أـذـنـهـ بـيـدـ  
شـيـطـانـ يـرـعـشـهـ حـتـىـ يـسـكـتـ ».ـ  
(ـ بـ )ـ وـأـذـنـهـ قـالـ :ـ «ـ إـنـ اللـهـ حـرـمـ تـعـلـيمـ الـمـغـنـيـاتـ وـشـرـاءـهـنـ وـبـيـعـهـنـ وـأـكـلـ  
أـثـمـانـهـ ».ـ

وـأـحـادـيـثـ عـبـدـ الـمـلـكـ كـلـهـ هـالـكـةـ ..

٨ - حـديثـ الـبـخـارـىـ ..ـ «ـ لـيـكـونـنـ مـنـ أـمـتـىـ قـوـمـ يـسـتـحـلـوـنـ الـحـرـ وـالـمـرـيـرـ  
وـالـخـمـرـ وـالـمـعـاـزـفـ ».ـ

لـمـ يـوـرـدـهـ الـبـخـارـىـ مـسـنـداـ ،ـ وـإـنـمـاـ قـالـ فـيـهـ :ـ قـالـ هـشـامـ بـنـ عـمـارـ ،ـ ثـمـ هـوـ  
إـلـىـ أـبـىـ عـامـرـ ،ـ أـوـ إـلـىـ أـبـىـ مـالـكـ ،ـ وـلـاـ يـدـرـىـ أـبـىـ عـامـرـ هـذـاـ .ـ

٩ - حـديثـ أـنـسـ ،ـ قـالـ رـسـولـ اللـهـ - صـلـىـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ :ـ «ـ مـنـ جـلـسـ إـلـىـ  
قـيـمةـ هـصـبـ فـيـ أـذـنـهـ إـلـأـنـكـ يـوـمـ الـقـيـامـةـ ».ـ

أـمـاـ هـذـاـ الـحـدـيـثـ «ـ فـيـلـيـةـ »ـ لـأـنـهـ عـنـ مـجـهـولـينـ ،ـ وـلـمـ يـدـوـهـ أـحـدـ قـطـ عـنـ مـالـكـ

من ثقاة أصحابه ، والثاني عن مكحول عن عائشة ، ولم يلقها قط ، ولا  
ادركتها ، وفيه أيضاً من لا يُعرف ، وهو هاشم بن ناصح وعمر بن موسى ،  
وهو أيضاً منقطع ، والثالث عن أبي عبد الله الدورى ، ولا يُدرى من هو ..  
١٠ - حديث ابن شعبان .. عن أبا عباس في قول الله عز وجل : ( ومن  
الناس من يشتري لهو الحديث ليحصل عن سبيل الله ) قال : الغباء .  
وأحاديث ابن شعبان هالكة .

١١ - حديث ابن أبي شيبة .. عن أبي مالك الأشعري ، أنه سمع رسول  
الله - صلى الله عليه وسلم - يقول : « يشرب ناس من أمتي الخمر يسمونها  
بغير اسمها ، تضرب على رؤوسهم المعاذف والقيمات ، يخسفن الله بهم  
الارض » ..

في رواة هذا الحديث « معاوية بن صالح ، وهو ضعيف ، ومالك بن أبي  
مريم ، ولا يُدرى من هو » ..

١٢ - حديث : إن الله تعالى نهى عن صوتين ملعونين ، صوت نائحة ،  
وصوت مغنية .  
وهو حديث لا يُدرى من رواه .

١٣ - حديث عقبة بن عامر الجهنى : « قال رسول الله - صلى الله عليه  
وسلم : كل شيء يلهمه به الرجل فباطل إلا رمى الرجل بقوسه ، أو تأديبه  
فرسه ، أو ملاعيته أمراته ، فإنهن من الحق » ..  
وفي رواة هذا الحديث عبد الله بن زيد بن الأزرق ، وهو مجهول ! .. وله  
طريق آخر ، في رواته : خالد بن زيد ، وهو مجهول ! ..

١٤ - حديث : « كل شيء ليس من ذكر الله فهو لعب لا يكون أربعة :

ملاءبة الرجل أمراته ، وتأديب الرجل فرسه ، ومشى الرجل بين الغرضين ،  
وتعليم الرجل السباحة » ..

وهذا الحديث « مغشوش مدلس دلسة سوء ، لأن الزهري المذكور في  
رواته ليس هو ابن شهاب ، لكنه رجل زهري مجهول اسمه عبد  
الرحمن...»! .. وله طريق آخر ، في رواته : عبد الوهاب بن بخت ، وهو غير  
مشهور بالعدالة .

ثم إن هذا الحديث ليس فيه تحريم .. فاللعبة - كما في هذه الرواية -  
و«السهو واللغو » - كما في روايته الأخرى - غير التحريم! ..

١٥ - حديث عائشة : قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم - : « من مات  
وعنده جارية مغنية فلا تصلوا عليه » .

في رواة هذا الحديث : هاشم ، وعمر ، وهما مجهولان .. ومكحول لم يلق  
عائشة! ..

١٦ - حديث عبد الله بن عمر : قال رجل : يارسول الله ، لي إبل أفاده  
فيها ؟ قال : نعم . قال : أفاغنى فيها ؟ . قال : أعلم أن المغني أذناه بيد  
شيطان يرغمه حتى يسكت » ..

في رواة هذا الحديث عبد الملك ، وهو هائل ، والعمرى الصغير ، وهو  
ضعفى .

١٧ - حديث أبي هريرة : قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم - :  
« يمسخ قوم من أمتى في آخر الزمان قردة وخفازير ، قالوا : يارسول الله ،  
يشهدون أن لا إله إلا الله وأنك رسول الله ؟ قال : نعم ، ويصلون ويصومون  
ويحجون ! قالوا : فما بالهم يارسول الله ؟ . قال : اتخاذ المعاذف ،

والقينات ، والدفوف ، ويشربون هذه الأشربة ، فباتوا على لهوهم وشرابهم  
فأصبحوا قردة وخنازير » ..

هذا الحديث مروى عن رجل لم يُسمَّ ولم يُذَرَّ من هو ا ..

١٨ - حديث أبي أمامة : قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم : « تبكيت  
طائفة من أمتي على لهو ولعب ، وأكل وشرب ، فيصبحوا قردة وخنازير ،  
يكون فيها خسف وقدف ، ويبيعث على حى من أحيايهم ربيع فتنفهم كما  
نفت من كان قبلهم باستحلالهم الحرام ، ولبسهم الحرير ، وضربهم  
الدفوف ، واتخاذهم القيان » .

في رواة هذا الحديث : الحارس بن نبهان ، وهو لا يكتب حديثه ، وفرقد  
السبخى ، وهو ضعيف ، وسليم بن سالم ، وحسان بن أبي سنان ، وعاصم  
بن عمر ، وهم غير معروفين .

١٩ - حديث أبي أمامة : قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم : « إن الله  
يُعذن رحمة للعالمين ، وأمرني بمحو المعازف ، والمزامير ، والأوثان ،  
والصلب ، لا يحل بيعهن ولا شراؤهن ولا تعليمهن ولا التجارة بهن ،  
وئمنهن حرام » ..

في رواة هذا الحديث : القاسم ، وهو ضعيف ١ ..

٢٠ - أما التفسير المنسوب إلى عدد من أئمة المفسرين للقرآن الكريم ،  
والسائل إن المراد باللهو في الآية ( ومن الناس من يشتري لهو الحديث ) هو  
الغناء ، فضلاً عن ما في هذا التفسير من تعارض مع الأحاديث النبوية  
الصحيحة التي جاء فيها الكلام عن الغناء المباح باسم الله - « ما كان  
معكم لهو ؟ فإن الانصار يعجبهم اللهو « هل من لهو » .. فاقدروا قدر

الجارية الحديثة السن تصمّع النّهو » .. « قد رخص لنا في النّهو عند العرس » ..  
ـ فإنّ أباً حزم يراه مجرد تفسير مفسرين ، وليس حديثاً عن رسول الله ..  
صلّى الله عليه وسلم .. ولا ثبت عن أحد من أصحابه ، وإنما هو قول بعض  
المفسرين من لا يقوم بقوله حجة ، وما كان هكذا فلا يجوز القول به . ثم لو  
صحّ لما كان فيه متعلق ، لأنّ الله تعالى يقول : (ليضلّ عن سبيل الله ) ، وكل  
شيء يقتضي ليضلّ به عن سبيل الله ، فهو إثم وحرام ، ولو أنه شراء  
مصحف وتعليم قرآن » ..

هكذا أورد ابن حزم - وهو الخبر الحجة في نقد النّصوص - كلّ ما  
يتعلق به دعوة تحريم الغناء من المرويات ، وأبرز عللها ، فأسقط حجيتها  
عندما أثبت افتقارها إلى شروط الثبوت ! .. ثم عقب على كل ذلك بقوله :  
« .. ولا يصح في هذا الباب شيء أبداً ، وكل ما فيه فموضع ، والله لو أنسد  
جميعه أو واحد منه فما أكثر من طريق الثّقّات إلى رسول الله - صلّى الله عليه  
وسلم - لما ترددنا في الأخذ به .. فلا حجة في هذا كله لوجوهه :  
أحدّها : أنه لا حجة لأحد دون رسول الله - صلّى الله عليه وسلم ..

والثّاني : أنه قد خالف غيرهم من الصحابة والتّابعين .

والثالث : أنّ نص الآية يبطل احتجاجهم بها ، لأنّ فيها : ( ومن الناس  
من يشتري لهو الحديث ليضلّ عن سبيل الله بغير علم ويتخذها هزواً أو لئلاً  
لهم عذاب مهين ) (١٥) وهذه صفة من فعلها كان كافراً بلا خلاف ، إذا اتّخذ  
سبيل الله تعالى هزواً . ولو أنّ أمراً اشتري مصحفاً ليضلّ به عن سبيل الله  
ويتخذها هزواً لكان كافراً . فهذا هو الذي ذم الله تعالى ، وما ذمّ فقط ، عز  
وجل ، من اشتري لهو الحديث ليتلهي به ويروح نفسه ، لا ليضلّ عن سبيل

الله تعالى ، فيبطل تعلقهم بقول كل من ذكرنا .  
وكذلك من اشتغل عامداً عن الصلاة بقراءة القرآن ، أو بقراءة السنن ، أو  
ب الحديث يتحدث به ، أو ينظر في ماله ، أو بغناء ، أو بغير ذلك فهو فاسق  
 العاصي لله تعالى . ومن لم يضع شيئاً من الفرائض اشتغالاً بما ذكرنا فهو  
 محسن .

واحتجوا فقالوا : من الحق الغناء ؟ .. أم من غير الحق ؟ .. ولا سبيل إلى  
 قسم ثالث ، فقالوا : وقد قال الله عز وجل : ( فماذا بعد الحق إلا  
 الخسال ) (١٦) ..

فجوابنا : أن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - قال : « إنما الأعمال  
 بالنيات ، ولكل امرئٍ ما نوى » (١٧) .. فمن نوى باستماع الغناء عوناً على  
 معصية الله تعالى فهو فاسق ، وكذلك كل شيء غير الغناء ، ومن نوى به  
 ترويع نفسه ليقوى بذلك على طاعة الله عز وجل ، وينشط نفسه بذلك على  
 البر ، فهو مطیع محسن ، وفعله هذا من الحق . ومن لم ينوي طاعة ولا  
 معصية ، فهو لغو معفو عنه ، كخروج الإنسان إلى بستانه متذراً ، وقعوده  
 على باب داره متفرجاً ، وصياغة ثوبه لازوردياً أو أخضر أو غير ذلك ، ومد  
 ساقه وقبضها ، وسائل أفعاله ، فيبطل كل ما شفبوا به بطلاناً متيقناً ، والله  
 تعالى الحمد ، وما نعلم لهم شبهة غير ما ذكرنا » (١٨) .

\* \* \*

أما الإمام القرطبي ( ٦٧١ هـ / ١٢٧٢ م ) - صاحب ( الجامع لأحكام  
 القرآن ) - فإنه يفتح أمام العقل المسلم أبواب النظر في تفسير آية ( ومن  
 الناس من يشتري لهو الحديث ليحصل عن سبيل الله بغير علم ويتخذها هزواً

أولئك لهم عذاب مهين ) .. وذلك عندما يورد لنا أسباب نزولها ، فنرى فيها أن الله المذوم هنا ليس هو فن الغناء الحسن - المباح - ، ولا هو مطلق الغناء - كفن من الفنون الجميلة - وإنما هو في رأيه - : غناء المجنون ، المثير والمهيج للغرائز الحيوانية الشهوانية .. أو : ذلك الغناء الموظف للصرف عن الإيمان بالإسلام ، والذى كان يصنعه واحد من رؤوس الشرك في مكة - وهو النضر بن الحارث بن علقة ( ٦٤٢ هـ / ٧٢٤ م ) - وهو من شياطين قريش ، وصاحب لواء المشركين يوم بدر - ذلك أنه قد اشتري كتب الأعاجم ، واشترى القيان ، لم يغري بأساطير الكتب ، وبفتن القيان الناس عن الدخول في الإسلام والاستماع إلى القرآن .. فهذا هو الله الموظف في الإضلال عن سبيل الله ، الذي تحدثت عنه الآية الكريمة .

بل وينبه القرطبي على أن آئمة الإسلام - كالحسن البصري ( ٢١ - ١١٠ هـ / ٦٤٢ - ٧٢٨ م ) - من يرى أن المراد بالله هنا « هو الكفر والشرك » .. و من ثم فلا علاقة لهذه الآية بمطلق الغناء ! ..

يحكى القرطبي ذلك ، عندما يفسر هذه الآية ، ويقول : إن ابن مسعود يرى أن المراد بالله فيها هو : الغناء .. ثم يردف قائلا : « .. وعن الحسن : هو الكفر والشرك .. »

وتناوله قوم على : الأحاديث التي ينتهي بها أهل الباطل واللعب .. وقيل : نزلت في النضر بن الحارث ، لأنه اشتري كتب الأعاجم - رستم<sup>(١٩)</sup> ، وأسفنديار<sup>(٢٠)</sup> - فكان يجلس بمكة ، فإذا قالت قريش : إن محمدا قال كذا ، ضحك منه ، وحدثهم بأحاديث ملوك الفرس ، ويقول : حديثي أحسن من حديث محمد - حكاه الفراء والكلبي وغيرهما .. وقيل : كان - أي النضر بن الحارث - يشتري المغنيات ، فلا يظفر بأحد

وقالت طائفة : الشراء في هذه الآية مستعار ، وإنما نزلت الآية في أحاديث قريش وتأهيلهم بأمر الإسلام وخوضهم في الباطل . قال ابن عطية : « فكان ترك ما يجب فعله وامتثال المنكرات شراء لها .. » .

ثم يمضي القرطبي ليؤكد على أن تفسير اللهو هنا بالغناء لا يمكن أن ينصرف إلى مطلق الغناء ، وإنما هو خاص « بالغناء .. الذي يحرك النفوس ويبعثها على الهوى والغزل والجنون ، الذي يحرك الساكن ويبعث الكامن ، فهذا النوع إذا كان في شعر يشتبه فيه ، بذكر النساء ووصف مجازاتهن وذكر الخمور والمحرمات ، لا يختلف في تحريمه ، لأن اللهو والغناء المذموم بالاتفاق . فاما ما سلم من ذلك فيجوز القليل منه في أوقات الفرح ، كالمعرس والعيد ، وعند التشطيط على الأعمال الشاقة .. وأما طبل الحرب فلا حرج فيه ، لأنه يقيم النفوس ويرهب العدو .. والدف مباح .. وقيل : إن الطبل في النكاح كالدف ، وكذلك الآلات المشهورة للنكاح يجوز استعمالها فيه بما يحسن من الكلام ولم يكن فيه رفث » (٢١).

ويدعم هذا الرأي - في موقع آخر من تفسيره - عندما يعرض الآيات سورة الجمعة : ( يَا أَيُّهَا الَّذِينَ آمَنُوا إِذَا تَوَدُّ لِلصَّلَاةِ مِنْ يَوْمِ الْجُمُعَةِ فَاسْعُوا إِلَى ذِكْرِ اللَّهِ وَذِرُّو الْبَيْعَ . ذَلِكُمْ خَيْرٌ لَكُمْ إِنْ كُنْتُمْ تَعْلَمُونَ . فَإِذَا

فضضت الصلاة فانتشروا في الأرض وابتغوا من فضل الله ، واذكروا الله كثيرا العلقم تفلحون . وإذا رأوا تجارة أو لهو انفضوا إليها وتركوك قائما ، قل ما عند الله خير من اللهو ومن التجارة والله خير الرازقين (٢٢) .

ففي هذه الآيات ورد الحديث عن « اللهو » باعتبار حكمه حكم (التجارة ) في كل منهما الطيب والخبيث ، ولكل منهما أوقاته التي يجب أن لا تتعارض مع أوقات فرائض الإسلام ..

فهذا « اللهو » - الذي تتحدث عنه هذه الآيات - كان غناء مصحوبا بآدواته - من المزامير والطبلول - .. ولم تأت الآيات لتنبه عنه في ذاته ، وإنما لتعييب الانصراف عن خطبة رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يوم الجمعة ، إلى هذا اللهو .. ولتعييب كذلك ، الانصراف عن الخطبة إلى تلقى قافلة التجارة القادمة إلى المدينة ، يقودها دحية بن خلبة الكلبي ..

نعلم ذلك من ملابسات وأسباب نزول هذه الآيات ، التي يوردها القرطبي عندما يقول : « .. كان يوم الجمعة ، والنبي - صلى الله عليه وسلم - يخطب - فدخل رجل فقال : إن دحية بن خلبة الكلبي قدم بتجارة - وكان دحية إذا قدم تلقاه أهله بالدفاف - .. و قال جابر بن عبد الله : كانت الجوارى إذا نكحن - ( تزوجن ) - يمررن بالمزامير والطبل ، فانفضوا - (أى المسلمين من المسجد ) - إليها - (أى إلى المزامير والطبلول ) - فنزلت « الآيات .. (٢٣) . فالمعنى عنه ليس اللهو وليس التجارة ، وإنما التلهي والانشغال بهما عن الصلاة ! ..

ويزيد من جلاء وتأكيد هذا المعنى ما أورده القرطبي ، أيضا ، من أن الذم لا يلحق بمطلق اللعب ، ولا بمطلق اللهو ، وإلا كان الذم لاحقا بمطلق

الحياة الدنيا والقى جاءت الإشارة إليها بأنها لعب ولهو -<sup>١٩</sup>.. ففى تفسيره قول الله سبحانه : ( وما الحياة الدنيا إلا لعب ولهو وللدار الآخرة خير للذين يتقون أفلأ تعقلون ) <sup>(٢٤)</sup> يكشف القرطبي عن أن المراد ليس ذم مطلق الحياة الدنيا ، وما فيها من لعب ولهو ، وإنما المراد « والمقصد بالأية تكذيب الكفار في قولهم : « إن هى إلا حياتنا الدنيا » <sup>(٢٥)</sup> ..

تلك هى رؤية الإمام القرطبي - ورواياته عن آئممة التفسير - في معنى « اللهو » الذى هو إضلال عن سبيل الله .. وفيها يقطع بأن الغناء الحسن ، الموظف لتنشيط النفس وإعانتها على العمل ، ولسلامة تقىء بالعواطف وإحداث السرور والسعادة في مناسباتها - كلاما ولحننا وصوتا وأدوات - هو مما يباحه الإسلام .. وهي رؤية تدعم ما قاله ابن حزم في ذات الموضوع .

فالغناء ، إذن ، لا يعدو أن يكون بعضا من لوان الجمال ، الذى خلقه الله ، وعيار الحل والحرمة فيه هو « وظيفته » التي يوظف فيها ، و«المقصد » الذى يقصده الناس من ورائه .. فإن أسهم في ترقية السلوك الإنساني ، والارتقاء بعواطف الناس ، وأعان على تذوق نعم الله في كونه ، والكشف عن آيات الجمال في إبداعه ، كان خيرا .. وإن فهو منكر بلا خلاف .

تلك هى شهادة ابن حزم .. والقرطبي .. في هذه القضية « الخلافية » .. وتلك هى قصة المنهج الإسلامي مع « شبهة » الخصام بينه وبين فن الغناء والسماع .. وهي قصة تؤكد اتساق موقف هذا المنهج ، الساعى إلى تنمية الحواس الجمالية في الإنسان ، ليذوم سعيه على درب الاكتشاف لما أودع الله في هذا الكون من آيات الزينة والجمال .

\* \* \*

## وأدوات الموسيقى

أما آلات العزف - الموسيقى - فإن الأحاديث التي وردت في منعها أو تحريمها، هي الأخرى معلولة، بمقاييس «علم الجرح والتعديل» .. وكتنائج لهذه الحقيقة :

● حديث عائشة عن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - : «أمرني ربى عز وجل بنفسي الطنبور والمزمار » .. رواه إبراهيم بن اليسع بن الأشعث المكي .. والنسائي يقول عنه : إنه « ضعيف » .. أما البخاري فإنه يقول : إنه « منكر الحديث » ..

● وحديث علي بن أبي طالب : « نهى رسول الله - صلى الله عليه وسلم - عن ضرب الدف ولعب الصنبح وصوت الزمارة » .. وفي رواته : عبد الله بن ميمون ، عن مطر بن سالم .. والأول « ذاهب الحديث » .. والثاني « شبه مجهول » ..

● وحديث ابن عباس عن الرسول - صلى الله عليه وسلم - أنه قال : « صوتان ملعونان في الدنيا والآخرة : صوت مزمار عند نعمة ، وصوت ندبة - (أو رنة) - عند مصيبة » ..

وفي رواته : محمد بن زياد الصحان البشكتري ، الذي يقول فيه أحمد بن حنبل : « أعور كذاب خبيث يضع الحديث » ..

● وحديث علي بن أبي طالب ، عن الرسول - صلى الله عليه وسلم - أنه قال : « بعثتني ربى عز وجل بمحق المزامير والمعازف ، والأوتنان التي كانت

تُعبد في الجاهلية ، والخمر ، واقسم ربى عن وجل بعزته ألا يشربها عبد في الدنيا» .

ورواة هذا الحديث : محمد بن الفرات ، عن أبي إسحاق السباعي ، عن الحارث الأعور .. وجميعهم مجرحون .. فالاول منهم يقول عنه أبو يكر بن أبي شيبة : إنه « شيخ كذاب » .. والثالث قال فيه البخاري : إنه « منكر الحديث » .. وقال عنه يحيى بن معين : « ليس بشيء ، ولا يكتب حديثه » .. ولقد قال الإمام الحافظ أبو الفضل محمد بن طاهر ( ٤٤٨ - ٤٥٧ هـ / ١٠٥٦ - ١١١٣ م ) في هذه الأحاديث وأمثالها : « هذه الأحاديث وأمثالها احتاج بها من أنكر السماع ، جهلاً منهم بصناعة علم الحديث ومعرفته ، فترى الواحد منهم إذا رأى حديثاً مكتوباً في كتاب جعله لنفسه مذهباً ، واحتاج به على مخالفه ، وهذا غلط عظيم ، بل جهل جسيم » ! ( ٢٦ ) .

أما الذين حاولوا تخریج دلالات الأحاديث الصحيحة ، التي جاءت في إباحة السماع ، حتى لا تشهد لإباحة الاستماع ، وإن شهدت لإباحة السماع ! .. ومنهم الإمام ابن تيمية ( ٦٦١ - ٧٢٨ هـ / ١٢٦٣ - ١٢٢٨ م ) الذي فسر حضور النبي - صلى الله عليه وسلم - مجلس غناء الجاريتين في بيت عائشة ، وإنكاره على أبي يكر منعهما من الفناء .. فسر ابن تيمية موقف الرسول بأنه كان « يسمع » .. ولا « يستماع » ! ( ٢٧ ) .. فلأن محاولته هذه هي نموذج للتخریجات الباطلة التمحل والتکلف ، والتي لا يمكن لثلثها أن توهن من حجج الذين يبيحون الاستماع والسمع كليهما ! ..

ففي حديث عائشة - رضي الله عنها ، الذي تقول فيه : إنها زفت امرأة من الأنصار ، فقال لها النبي - صلى الله عليه وسلم : « يا عائشة ، ما كان

معكم من لهو؟ فإن الانصار يعجبهم اللهو؟ .. «٢٨».

في هذا الحديث ذرى رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يشير باللهو ، ويوجه الانظار إليه ، باعتباره الصواب والطبيعي والمطلوب في هذا المقام؟!.. أما حديث عامر بن سعد ، فإنه قاطع في أن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - قد رخص لصحابته في «اللهو عند العرس» .. يقول عامر بن سعد: دخلت على قرظة بن كعب ، وأبي مسعود الانصاري ، في عرس ، وإذا جوار يغنين ، فقلت : أنتما صاحبنا رسول الله - صلى الله عليه وسلم - ومن أهل بدر ، يفعل هذا عندكم؟ .. فقالا : اجلس إن شئت فاسمع معنا ، وإن شئت اذهب ! « فقد رخص لنا في اللهو عند العرس » (٢٩).

فهو توجيه .. ورخصة .. تجعل الإباحة حكم الطيب الحسن منه .. وليس مجرد «عارض» يسمعه الإنسان ، دون أن تكون له إرادة ونية طلب الاستماع إليه ! ..

ولذا كان «اللهو» - كما مر في حديث جابر بن عبد الله - شاملًا لأدوات الغناء مع الغناء - من مثل المزامير والطبول والدفوف - وما ماثلها في وظيفتها يقاس عليها - فإنها - ولاشك - داخلة هي الأخرى في معناه .. ولذلك ، فقد أوصى ابن حزم عندما قال بإباحة الآلات والمعارف ، انتلاقا من هذه الأحاديث التي صحت ، واستنادا إلى «العلة» التي رأها قارحة في ثبوت حديث تحريم المعازف .. واستشهادا بكونها مالا حلالا في نظر الإمام أبي حنيفة (٨٠ - ١٥٠ هـ / ٦٩٩ - ٧٦٧ م) الذي قال : «من سرق مزمارا أو عودا قطعت يده ، ومن كسرهما ضعنهمها» (٣٠) .. إذ لو كانت محرمة ، ل كانت هدرا ، كالخمر ، وأدوات الميسر ، وغيرها من المحرمات .. ولما

لم تكن كذلك ، فإنها مال حلال ، له حرمته ، من سرقه يقطع ، ومن أطفه يضمن .. إذ الأصل في الأشياء هو الحلال ، مالم يرد نص بالتحريم .

أما الإمام الغزالى - والذى عرض للسماع ، غناء وموسيقى ، بدراسة مسهبة - فإنه يجعل الموقف الإسلامى المنحاز إلى الاستمتاع بالحلال بالجماليات الحلال ، غناء وموسيقى ، عندما يرى ذلك فطرة إنسانية يزكيها الإسلام ، الذى يذكر التمجهم والخصام مع جماليات الحياة .. فيقول: «.. ومن لم يحركه الربيع وأزهاره ، والعود وأوتاره ، فهو فاسد المزاج ، ليس له علاج ! .. ومن لم يحركه السماع فهو ناقص مائل عن الاعتدال ، بعيد عن الروحانية ، زائد في غلظ الطبيع وكثافته على الجمال والطين ، بل على جميع البهائم ! ، فإن جميعها تتأثر بالنعمات الموزونة ..»<sup>(٢١)</sup> .

هذا عن منهج الإسلام و موقفه من جماليات السماع ..

\* \* \*

## الهوامش

(١) لقمان ٦١.

(٢) بعث حصن للأوس . ويوم بعث وقعة من وقائع الجاهلية كانت بين الأوس والخزرج انتصر فيها الأوس .

(٣) رواه البخاري ومسلم وأبي ماجة . ( وتحويل الرسول وجهه ، هو عن برؤية المقتليات ، وليس عن السماع ، فداداته الأذن ١ ) .

(٤) الدرقة : الترس من جلود ، ليس فيه خشب ولا عقب .

(٥) أى اغطائهم الأمان ، ضد زجر عمر بن الخطاب لهم .. و « دونكم بني أرفة » ، إغراء وتشجيع على مواصلة اللعب ، أى عليكم باللعب الذى أنتم فيه .. و « أرفة » ، لقب المحبشة ، سموا به لأن أرفة كان أشهر اجدادهم .

(٦) أخرج هذه الرواية الإمام أحمد عن أنس بن مالك .

(٧) رواه النسائي .

(٨) رواه البخاري .

(٩) رواه النسائي .

(١٠) رواه النسائي .

(١١) انظر ذلك في ( الأعمال الكاملة لرفاعة الطهطاوى ) ج ٤ ص ١٧٨ - ١٨٣ ، طبعة بيروت ، سنة ١٩٧٧ م . والغزالى ( أحياء علوم الدين ) ص ١١٢ . طبعة دار الشعب ، القاهرة .

(١٢) رواه الإمام أحمد .

(١٣) رواه الإمام أحمد . وانظر : المغيرة ( نهاية الارب ) ج ٤ ص ١٤١ . طبعة دار الكتب المصرية ، القاهرة .

(١٤) رواه الترمذى . ورواه الطبرانى فى الأوسط باسناد ضعيف . وقال البيهقى : ليس بمحفوظ .

(١٥) لفمان : ٦ .  
(١٦) يونس : ٢٢ .

(١٧) رواه البخارى ومسلم وابو داود والنسائى وابن ماجة .

(١٨) انظر تفصيل ذلك - لابن حزم - فـ : (رسالة فى الغناء للهوى ، مباح هو ؟ او محظور ؟) ، وفي (المحل) - المسألة رقم ١٥٦٥ - وجميعها فى ملحق هذا الكتاب - ويشهد لذلك أيضاً عبارة البخارى التى عنون بها أحد أبواب كتاب الاستذان ، وهى : « باب : كل لهو باطل إذا شغله عن طاعة الله ... و هي تعنى أن الله الذى لا يشغل عن طاعة الله ، ليس مباحاً فقط ، وإنما هو غير باطل ، أى مفید ... »

(١٩) هو رستم دستان - من أبطال الفرس الاسطوريين . قالوا : إنه عاش حوالي سنة ٢٠٠ ق . م . وتنسب إليه خوارق كثيرة وعجيبة . ولقد تغنى الشاعر الفارسي الفردوسى بمقاماته فى « الشاهنامة » وبمقاماته يزين الفنانون الفرس صفحات المخطوطات .

(٢٠) أسفنديار : بطل اسطوري فارسي ، من أبناء ملوكهم ، وإليه تنسب بطولات وفتوحات ضد الترك وغيرهم من الشعوب .

(٢١) (الجامع لأحكام القرآن) جـ ١٤ ص ٥٢ - ٥٤ . طبعة دار الكتب المصرية - والرثث هو قول الفحش - .

(٢٢) الجمعة : ١١ - ٩ .

(٢٣) (الجامع لأحكام القرآن) جـ ١٨ ص ١١٠ ، ١١١ .

(٢٤) الأربع : ٢٢ .

(٢٥) (الجامع لأحكام القرآن) جـ ٦ ص ٤١٤ .

(٢٦) انظر النويرى (نهاية الأرب) ، جـ ٤ ص ١٤٧ - ١٦٠ .

(٢٧) ابن تيمية (مجموعة الرسائل الكبرى) جـ ٢ ص ٢٠٢ طبعة القاهرة سنة ١٤٠٠ هـ .

(٢٨) رواه البخاري .

(٢٩) رواه النسائي .

(٣٠) (رسالة في الغناء الملهى ، أنبات أم محظوظ) - رسائل بن حزم - ج ١ ص ٤٥٩ .

(٣١) (أحياء علوم الدين) ص ١١٢٢، ١١٣١ .

\* \* \*

## الفصل الثالث

### إذن .. فيما الخلاف ؟!!!

لكن ..

إذا كان هذا هو مبلغ الوضوح والجسم ، فيما يتعلق بمنهاج الإسلام في جماليات السماع ، يذكرني ما هو طيب ونافع منها ، وينهي عن الخبيث - كموقفه من كل المباحثات - فقيم ، إذن ، ولماذا هذا الخلاف المستعرة ناره بين قوم من المسلمين حول الغناء ؟.. ولم هذه الكتب والرسائل التي ذهبت - في القرون الأخيرة وفي زماننا الحاضر - إلى تحريم « السماع » ؟!.. وإلى أي شيء يستند هؤلاء الذين يحرمون الغناء والحانه ، والموسيقى وأدواتها ، إذا كان علماء « الرجال » وأساطير « الرواية » للأحاديث النبوية قد قطعوا ، بلسان ابن حزم وغيره - بيان مرويات التحريم « لم يصح منها شيء » ، وهي موضوعة » ١٩ ..

لماذا هذا الخلاف - رغم هذا الجسم والوضوح ؟ - .. وإلى أي شيء يستند ويستند المخالفون ٢٠ ..

إننا ، ونحن نجيب على هذا التساؤل ، ونحاول تجلية حقيقة هذا الخلاف ، الذي يشغل مساحة كبيرة من اهتمامات قطاع من قطاعات الحركات الإسلامية المعاصرة ، سنجده أننا بإناء لونين من الخلاف والمخالفين :

● فهذا المقلدون من عامة كتاب « - ولا نقول «فقهاء» - عصر التراجع لحضارة الإسلام ، أولئك الذين عاشوا وكتبوا في ظل سيادة «النصولية» - «الحرفية» - «الجامدة» - «التقليد» - وضمور ملكة «الاجتهاد» .

وفي عصر التراجع هذا ، كان الغناء ، كفن من الفنون الراقية والجميلة ، قد تراجع ، بل انحط ، هو الآخر ، فصار أقرب إلى الفسوق والمجون منه إلى الفن الجميل ، وغدت الموسيقى وأدواتها ومجالسها قرينة بتعاطي الخمر ، ومقدمة لتهبيج الغرائز الحيوانية والشهوانية لدى الإنسان .. وهذا ، وأمام هذا الواقع الجديد والمثار على الحياة الإسلامية وحضارتها ، كان الاتجاه الذي قال بتحريم السماع .. وكان الاستئذان في هذا التحريم إلى الأحاديث الضعيفة التي رويت في التحريم .. لقد كان الغناء فسقاً وفجوراً ، وكان الذين يتصدرون للكتابة فيه غير خبراء ببنقد المرويات والتمييز بين الروايات مما ستدروا في التحريم - وهو صحيح في حق هذا اللون من «الغناء» - إلى الموضوع والمعلول من المرويات .. ومؤلأء هم الذين يقولون فيهم الإمام الحافظ أبو الفضل محمد بن طاهر : «لأن هذه الأحاديث وأمثالها احتاج بها من أنكر السماع ، جهلاً منهم بصناعة علم الحديث ومعرفته ، فتري الواحد منهم إذا رأى حديثاً مكتوبًا في كتاب جعله لنفسه مذهبًا ، وأحتاج به على مخالفه ، وهذا غلط عظيم ، بل جهل جسيم !» (١).

هكذا أصبح «الغلط العظيم ، والجهل الجسيم» سبباً في شيوع الاستدلال بهذه المرويات الموسوعة على تحريم «الغناء» - عندما انقطع وجہ الشبه بين هذا «الغناء» وبين الفن الجميل - .. ثم جاء الناظرون في هذه الكتب - ومن «يقدسون» آراء الأقدمين ، ويتحرجون من إعمال العقل فيما

كتبه الموتى ، وخاصة إذا كانت هذه الكتابات محذة للمنع والتشدد والتحريم ؟ .. فعمموا هذا التحرير على كل أنواع الغناء دونما تمييز بين ما هو هابط منه وما جن وضار بتكوين الشخصية السوية للإنسان المسلم ، والمشاعر لهذا الإنسان ! ..

هذا لون من الخلاف والمخالفين في هذا الموضوع .

● أما اللون الثاني ، فهو ذلك الذي قصد به أصحابه شيئاً ، وظن القارئون لهم به شيئاً آخر ؟ .. وتلك قضية من أعجوبة قضايا هذا الموضوع !!!

لقد دخلت الحضارة الإسلامية ، بسقوط بغداد تحت سهام خيل الاجتياح التتري (٦٥٦ هـ - ١٢٥٨ م ) مرحلة « الدفاع عن الذات » ، تلك الذات التي تعرضت منذ ذلك التاريخ إلى خطر يهدد « الوجود » .. حتى « الوجود » .. ومجرد « الوجود » !!

فمن قبيل هذا الحدث الجلل .. ومذ عسكرة الدولة والمجتمع ، بتمام السيطرة للعسكر الماليك ، الغرباء عن روح الحضارة الإسلامية ، وتحويلهم خلافة الإسلام إلى لعبة بيد قادة الجند - وهو الطور الذي بدأ باغتيالهم للخليفة المتوكل العباسي ( ٢٠٦ - ٢٤٧ هـ - ٨٦١ - ٨٩٣ م ) - منذ ذلك التاريخ ، كانت الحضارة الإسلامية تواجه مخاطر « النصوصية الجامدة » ، وذبول ملكة الابداع والاجتهاد والتجدد ، وسيادة الجمود .. وفي هذا المناخ - وشيئاً فشيئاً - وبالتدريج البطيء - أخذت العقلانية الإسلامية تتواري ، وأخذت إبداعها - في مختلف الميادين - يذبل ، بينما تزداد التقليد في علوم الشريعة ، وضفت الأضافات في علوم الكون والوجود ،

وأصبح الازدهار والشروع من نصيب الفكر « الغنوصي والباطني » ، بما يحمل من شروع للبدع والخوارق والخرافات ، والذين يقارنون بين الكتب التي ترصد طبقات الأعلام ، في علوم الوجود - الفلك ، والرياضية ، والكيمياء ، والحساب ، والجيولوجيا ، والميكانيكا .. الخ .. وكذلك طبقات المجتهدين في علوم الوجي - الكلام ، والفقه ، وأصوله ، والقرآن ، وعلومه ، والسنة ، وعلومها - الذين يقارنون طبقات العلماء في هذه الميادين ، خلال هذه المرحلة ، التي تعسّرت فيها الدولة والمجتمع ، بكتاب الطبقات التي ترصد أعلام « التصوف الباطني - الغنوصي » ، وتعدد خوارق و « أعمال » و « إنجازات » أقطاب « الطرق الصوفية » ، سيجدون - دون كبير عناء - الخط البياني « الصاعد » لـ « فكر » الغنوصية الباطنية ، ذي الجذور الفارسية القديمة ، والطابع الأفلاطوني المحدث ، والمحمل بأساطير الأساطيريات !!..

لقد دخلت الحضارة الإسلامية هذا المنعطف منذ عسکرة الدولة والمجتمع ، عندما تراجعت العقلانية الإسلامية ، الجامعية - بالونسية - بين « النقل » و « العقل » فكانت السيادة « للنحوصية » المخالصة « للعقل » ، ولنقضيها : « الباطنية - الغنوصية » المخالصة « للعقل » و « النقل » معاً.. هنا .. ومنذ ذلك التاريخ ، بزء لدى دعاء التجديد وأعلام الاجتهاد .. الذين قل عددهم ، لكن لم تنقطع سلسلتهم - .. بزء فكر « الدفاع » عن الذاتية المتميزة لحضارة الإسلام ، وبرز التركيز في فكر هؤلاء المجتهدين على الرفض القاطع - وأحياناً المغالي - لكل ما يمت بصلة إلى فكر الباطنية الغنوصية بأى سبب من الأسباب !!..

فلما كان الززال الذي تمثل في الاجتياح التترى ، الذي دمر بغداد - بما كانت ترمز إليه من دولة الإسلام وخلافته وحضارته - ثم تقدمت جحافله مهددة « وجود » الأمة كلها ، والحضارة جميعها ، والوطن باسره .. نظر المجددون المسلمين وأعلام الاجتهداد ، فرأوا أن هذه الهجنة التترية إنما جاءت إلى عالم الإسلام كثمرة تحالف « صليبي - تترى » ، عقدته البابوية في أوروبا مع الدولة التترية ، فتحولت به هذه الهجنة إلى بلاد المسلمين ، بعد أن كانت وجهتها الأصلية أوروبا <sup>(٢)</sup> .. ورأوا ، كذلك ، أن نجاح هذه الهجنة في دمار بغداد إنما ساعدت عليه « خيانة - باطنية » من داخل بغداد ذاتها <sup>١٩</sup> ..

وهذا ، ومنذ هذا « الحدث - الزلزال » ، زادت « الثبرة الدفاعية » في كتابات المجتهددين المسلمين ، وكثرت العناية بسمات التمايز الحضاري الإسلامي ، وتقدمت أسباب « المفاسلة » و « المخالفة » ، علي أساليب « الاشتراك » بين الحضارات .. فالعصر عصر تراجع حضاري ، والمقاومة في « الذات الحضارية » قد ضعفت ، والخطر « الغنوسي - الباطنى » أصبح « ثغرة » في البناء الداخلي لحضارتنا يمهد السبيل لذوبانها في « الآخر » ، منتهزاً فرصة ضعف مياعتها بتراجع التجديد والإبداع والاجتهداد ..

في هذا المذاق ، وفي ظل هذه المخاطر ، قام التحالف بين « الفقهاء » المدافعين عن « الحضارة » ، وبين « الأمراء والسلطانين » المدافعين عن « الوجود والأرض » ، ضد « الغنوسة - الباطنية » ، التي تميّع فوائل الحضارات وحدودها ، ضد الغرابة ، ترّا كانوا أم صليبيين ..

وفي ظل هذه الحقيقة نفهم كيف كان ابن تيميه (٦٦١ - ٧٢٨ هـ - ١٢٦٣) <sup>٢٠</sup>

ـ ١٣٢٨ م ) ـ صاحب المنهج الذي يرى أن : ( اقتضاء المراطط المستقيم هو مخالفة أهل الجحيم ) ، والباحث عن كل مميزات الحضارة الإسلامية ، ليبرزها ، ويؤكدتها ، ويشدد عليها .. كيف كان ابن تيمية هو النموذج الرايئ للاجتهد والتجدد في ذلك العصر .. كما كان نموذج « المجتهد - المجاهد » أيضاً ، فهو المقاتل بالقلم وبالسيف دون « الحضارة » و « الوجود والوطن » جمِيعاً ! ..

كما نفهم ، أيضاً ، كيف كان ابن عربي ( ٥٦٠ - ٦٣٨ هـ - ١١٦٥ - ١٢٤ م ) الذي جعلت « الغنوصية - الباطنية » من مذهبـه في « الحب » سبيلاً إلى خلط « الأوراق الحضارية » ، وتمييع المواقف الفكرية ، وإزالة الفروق المذهبية .. وهي أمران صلحت في فترات « الصحة الحضارية » ، فإنـها الكارثـة في حقب « الضعف الحضاري » ! .. نفهم كيف كان ابن عربي - بصرف النظر عن الصواب المجرد والخطأ المجرد في فـكرـه - ثغـرة في جـدار المقاومة الإسلامية المـدافـعة عن « الذـات الحـضـارـية » ، المـهدـدة في « نـقـائـها » ، بل وفي « وـجـودـها » ! ..

فبقدر ما دافع ابن تيمـيـه عن نـقـاء عـقـيدة التـوـحـيد الإـسـلـامـيـة ، وـتمـيـزـها عن تـصـورـاتـ الآخـرـينـ لها .. كانـ تـعـيـيـعـ ابنـ عـرـبـيـ لـهـذاـ التـماـيـزـ فيـ هـذـهـ القـضـيـةـ الجوـهـرـيـةـ وـالـمحـورـيـةـ .. فـعـنـدـهـ :

عقدـ الـخـلـائـقـ فـيـ الـلـالـهـ عـقـائـدـاـ وـأـنـاـ اـعـتـقـدـرـتـ جـمـيـعـ مـاـ عـقـدـوـهـ ؟!

وبـقـدرـ ماـ كـانـ ابنـ تـيمـيـهـ المـنـافـحـ عنـ التـماـيـزـ الـحـضـارـيـ الـإـسـلـامـيـ فـيـ مـوـاجـهـةـ «ـ الـأـخـرـ »ـ المـهـدـدـ لـلـهـوـيـةـ الـحـضـارـيـةـ الـإـسـلـامـيـةـ ..ـ يـنـبـهـ عـلـىـ اـرـتـيـاطـ

منطق أرسّطه باللغة اليونانية وبالالهيات الوثنية اليونانية ، ويدعو لمنطق إسلامي ، مرتبط بالتوحيد الإسلامي ، وبالعربية ، لسان الإسلام .. ويجهّه للموازنة بين العقل والنقل ، نافياً الخصم بين صريح المعقول وصريح المنقل ، في مواجهة الغنوصية الباطنية ، والعقلانية اليونانية معاً.. يقدر ما كان ابن تيمية فارس الإسلام في هذا الميدان ، كان ابن عربى داعية « خلط الأوراق » في هذه القضية .. فابن تيمية يرى أن ( اقتضاء الصراط المستقيم : مخالفة أهل الجحيم ) - وهذا هو عنوان كتاب من كتبه - أما ابن عربى ، فإنه يلخص مذهبة في هذا الميدان عندما يقول :

إذا لم يكن ديني إلى دينه داني  
قد كنت قبل اليوم أنكر صاحبى  
وقد صار قلبي قابلاً كل صورة  
فرماعى لغزلان ودير لرهبان  
وبيت لأوثان وكمبة طائف  
أدين بدين الحب أئى توجهت ركائبه ، فالحب ديني وأيمانى !  
ومن هنا .. وفي ظل هذه الملابسات الحضارية ، وعندما تستحضر  
مكونات ذلك المشهد من مشاهد الصراع الحضاري ، الذى خاضته أممٌ تأثرت  
ذلك التاريخ ، نستطيع أن نفهم تكفير ابن تيمية لابن عربى .. وعداء ابن  
تيمية لكل ما له علاقة « بالغنوصية الباطنية » .. ونستطيع أن نفهم تحريميه  
للبدع التي أضافها الباطنيون إلى « الدين » و « شعائره » و « عباداته » التي  
يجب فيها « الاتباع » ، ولا يجوز فيها « الابتداع » .. ومن هذه البدع  
« السمع الصوقي » ، الذى جعلوه « عبادة » يتقربون بها إلى الله - ولم يقفوا  
بـه عند حدود « الغناء » كفن من الفنون - بل وقدموه على العادات  
والشعائر المفروضة والمسنونة ، بل وفضلوا على القرآن الكريم ! ..

هنا .. نجد أنفسنا أمام تحريم لون من « السماع » ، لا لأنه قن من الفنون ، وإنما لأن أصحابه - من « الباطنية الفنوصية » - قد « ابتدعوا » في الدين عندما انتقلوا به من ميدان « الفن » إلى ميدان « العبادة الدينية » ، التي يتقرّبون بها إلى الله ، بل والتي يحلونها محل « العبادات والشعائر » التي جاء به تحدّيدها . القرآن الكريم وسنة الرسول ، عليه الصلاة والسلام ! ..

ونحن عندما نطالع نصوص ابن تيمية في قضية « السماع » ، سنجد تحريمه خاصاً بهذا اللون من « سمع الصوفية - الباطنية » ، وبالتحديد ذلك الذي جعلوه « عبادة » و « شعيرة » من شعائر الدين » ، وليس كفن من الفنون التي يتخذ منها الإنسان سبيلاً للترويح عن النفس ، وعوّنا على تجديد نشاط الجسم وحيوية القلب ، وأداة لتهذيب العواطف والارتقاء بالمشاعر والملكات ..

لكن المقلدين ، من أبناء عصرنا ، قد صنعوا - ويسنّعون - مع نصوص ابن تيمية ما يصنّعه التقليد مع النصوص - كل النصوص - .. عندما يقطع الأسباب التي تربطها بملابساتها ، ثم يصرفها عن خصوص ما قيلت فيه ، فيخلط - بهذا التعميم - بين التراث ، الذي هو فكر بشري ، قام ليعالج مشكلات بعيدنا ، وقد يكون منها « المتغيرات » التي يتجاوزها الزمان ، وبين كليات نصوص الوحي والسنة التشريعية التي يكون الأمر فيها والعبرة منها بعموم اللفظ لا بخصوص أسباب النزول ..

من هنا .. أتى وبأته اللون الثاني من ألوان الخلاف والاختلاف في الموقف من جماليات السمع ..

ذلك هي حقيقة موقف الاجتهد والمجتهدين ، في تاريخنا الحضاري ، من

قضية جماليات السماع - فليس هناك فقيه مجتهد ، من فقهاء الإسلام ، قد حرم الغناء كفن من الفنون الجميلة ، وإنما كان التحريم أو الكراهة للغناء الذي انحط عن مرتبة الفن الجميل إلى درك الفسق والعهر والمجون .. أو لذلك اللون من السماع الذي لم يقدمه أصحابه أو يمارسوه على أنه من «المباحثات» ، وإنما جعلوه منه «عبادة» من العبادات الدينية ، و «شعيرة» من الشعائر الإسلامية ، و «قربة» يتقررون بها إلى الله ، بل وقدموه - لهذه الصفة - على العبادات المفروضة والمسنونة بنصوص البلاغ القرآني والبيان النبوى - والتي لا يجوز فيها الابتداع .. فهذا اللون من «سمع الصوفية - الباطنية» هو الذي حرمته عدد من الفقهاء ، لا لأنه غناء ، وإنما كبدعة في الدين .. وشددوا عليه وعلى المبتدعين له النكير عندما كانت «الغنوصية - الباطنية» والبدع التي ابتدعتها في الدين ، الخطر المحقق بهويتنا الحضارية الإسلامية ، طوال عصر التراجع الحضاري ، الذي بدأ ب العسكرية الدولة والمجتمع ، والذي اشتكت مخاطره بعد الزلزال الذي أصاب عقل الأمة ووجهها وكيانها وهدد وجودها بالاجتياح التترى الذي جاء ثمرة لتحالف الصليبية الكاثوليكية الأوروبية مع البربرية القترية ، والذي أعادت على نجاهه مؤامرات النساطرة في البلاط التترى ، وخيانت «الباطنية» في بغداد ! ..

تلك هي ملابسات القضية .. أما الشواهد على صدقها ، من موقف الفقهاء ونصوصهم .. فانها كثيرة - لا يستوعبها هذا المقام - .. ولذلك ، فإننا نسوق منها عدراً يمثل معالم طريق هؤلاء الفقهاء المجتهدين ، عبر تاريخ الاجتهد الإسلامى في هذا الموضوع ..

● لقد سبقت إشارتنا - ونحن نتحدث عن منهج الإسلام و موقفه من جماليات السمع - إلى مأثورات عهد النبوة وتطبيقاته في هذا الميدان .. وإلى طرف من مأثورات العهد الراشد وتطبيقاته أيضاً .. تلك المأثورات والتطبيقات التي قررت أن الغناء - كفن - : حسنة حسن ، مباح و مقبول ، وقبيحة قبيح ، مستنكر و مرفوض .. تقرر ذلك ، و تعلم المسلمون الأوائل في مدرسة النبوة ، على يدي رسول الله - صلى الله عليه وسلم - ..

وها هو الخليفة الراشد عمر بن الخطاب ، يطبق هذا النهج في خلافته ، عندما يميز بين « غناء المجنون » فيحاربه ، وبين « الغناء الحسن » فيبيحه ، بل ويدعو إليه .. ونحن نقرأ في كتاب ( الاعتصام ) للإمام الشاطبي ( ٧٩٠ هـ - ١٢٨٨ م ) « عن الحسن ، أن قوماً أتوا عمر بن الخطاب ، رضي الله عنه ، فقالوا :

- يا أمير المؤمنين ! .. إن لنا إماماً إذا فرغ من صلاته تغنى !! ..

- فقال عمر : من هو !! ..

- فذكر رجل ..

- فقال عمر : قوموا بنا إليه ، فإننا إن وجهنا إليه يظن أننا تجسسنا عليه أمره !! ..

- قال : فقام عمر ، مع جماعة من أصحاب النبي - صلى الله عليه وسلم - حتى أتوا الرجل ، وهو في المسجد ، فلما أن نظر إلى عمر قام فاستقبله ، فقال :

- يا أمير المؤمنين ، ما حاجتك ؟ وما جاء بك ؟ إن كانت الحاجة لنا كنا أحق بذلك منك أن ناتيك ، وإن كانت الحاجة لك فاحق من عظمناه خليفة رسول الله - صلى الله عليه وسلم - ..

ـ قال عمر : ويحدث ! بلغنى عنك أمر ساعتي ..

ـ قال : وما هو ، يا أمير المؤمنين ؟ ! ..

ـ قال : أتَتَمَجَّنَ فِي عبادتك ؟ ! ..

ـ قال : لا ، يا أمير المؤمنين ، لكنها عزة أعظم بها نفسى ! ..

ـ قال عمر : قلها ، فإن كان كلامك حسناً قلته معك ، وإن كان قبيحاً نهيك عنه .

ـ فقال الرجل :

فِي مَدِي الْهَجْرَانِ يَبْغِي تَعْبِي  
فِي تَمَادِيهِ ، فَقَدْ بَرَحْ بِي  
فَتَنِ الْعَمَرُ كَذَا فِي الْلَّعْبِ  
قَبْلَ أَنْ أَقْضِيَ مِنْهُ أَرْبَى  
خَسِيقَ الشَّيْبَ عَلَى مَطْلُبِي  
فِي جَمِيلٍ وَلَا فِي أَدْبِ  
رَاقِبِي الْمَوْلَى وَخَافِ وَارْهَبِي !

ـ لا أَرَاهُ الدَّهْرَ إِلَّا لَاهِيَا  
يَا قَرِينَ السَّوْءِ مَا هَذَا الصِّبَا  
وَشَبَابِ بَانِ عَنِ فَمَضَى  
مَا أَرْجُى بَعْدَهُ إِلَّا الْفَنَا  
وَيَحْ نَفْسِي ! لَا أَرَاهَا أَبْدَا  
نَفْسٌ لَا كُنْتَ وَلَا كَانَ الْهُوَيِّ

ـ قال : فقال عمر ، رضى الله تعالى عنه :

نَفْسٌ لَا كُنْتَ وَلَا كَانَ الْهُوَيِّ رَاقِبِي الْمَوْلَى وَخَافِ وَارْهَبِي  
ـ ثم قال عمر : « على هذا فَلَيْقَنٌ مِنْ غَنْمٍ .. » (٢) ..

ـ هنا نقرأ نص عبارة عمر بن الخطاب - المعبرة عن منهج الإسلام في  
الغناء - والتي يقول فيها لهذا الإمام الذي يعني عقب الفراغ من آداء  
قرائض ربـه : « إن كان كلاماً حسناً قلته معك ، وإن كان قبيحاً نهيك عنه » ..  
ـ فلما سمع الكلام والغناء ردـد بعضـه ، وأباح للناس مثلـه ، قائلاً « على هذا  
ـ فَلَيْقَنٌ مِنْ غَنْمٍ » ..

بل إننا نطالع في نهيج عمر وتطبيقاته ما نتعلم منه أن « الجمال » إذا وُظِّفَ في غير إطاره خرج عن الغاية منه . ومن ثم عن حكمه الأصل - وهو الإباحة والاستحباب - . ولقد مرت بنا أطراط من الأقوال والممارسات الشاهدة على دعوة النبي - صلى الله عليه وسلم - إلى الجمال والتجمل .. لكننا نجد - على عهد عمر بن الخطاب - بعضًا من شباب المدينة يجعلون من الجمال الذي حباهم به الله ، سبحانه وتعالى ، شرًّاً للفحش الذي حاولوا ممارسته مع بعض من نساء المجاهدين الذين باعدت الحروب بينهم وبين الزوجات ؟ .. وهنا ينبع سلطان الإسلام ، ممثلاً في عمر بن الخطاب ، بالتصدي لهذا الجمال ، الموظف في المجون والفسق .. حتى ليحكم بنفي هؤلاء الشباب من المدينة ، وتغريبيهم عنها ..

لقد شكا بعض المجاهدين إلى عمر مما تتعرض له نساؤهم .. فحقق الأمر .. وحكم بتغريب هذا التفر من الشباب .. ونحن نقرأ فيما يرويه إسماعيل بن إبراهيم الأسدى ، عن ابن عون ، عن محمد : « أن بريدا قدم على عمر ، فتشركتأنته ، فبدرت صحفة فأخذها فقرأها ، فإذا فيها :

الا أَبْلُغُ أَبَا حَفْصَ رَسُولَهُ فَدَى لَكَ مِنْ أَخْرِي ثَقَةَ إِبْرَارِي  
فَلَا يَصِنَّا هَذَا اللَّهُ ، إِنَّا شَغَلْنَا عَنْكُمْ زَمِنَ الْحَسَارِ  
فَمَا قَلْصَ وَجَدْنَ مَعَقَّلَاتِ قَفَا سَلْعَ بِمُخْتَلَفِ الْبَحَارِ  
قَلَائِصَ مِنْ بَنِي سَعْدَ بْنَ بَكْرٍ وَأَسْلَمَ أَوْ جُهَيْنَةَ أَوْ غَفارِ  
يُعَقِّلُهُنَّ جَعْدَةَ مِنْ سَلَيْمٍ مُعِيدَةَ يَبْتَغِي سَقْطَ الْعَذَارِ !  
فهي هذا الشعر شكوى مجاهد - بعث بها من التفر الذي ذهب إليه -  
مقاتلاً - إلى عمر بن الخطاب ، شكوى من « جعدة » - وهو شاب وسليم ،

فائق الجمال ، من بني سليم - ذلك الذي يوقع بجماله - القلائص - العقائل - من نساء المجاهدين ! .. يحاول ، بجماله أن « يُعْقِلُهُنَّ » في الحرام ! .. فما كان من عمر ، رضى الله عنه ، إلا أن قال : « أدعوا إلى جعدة - من سليم - فلما جاءوه به ، أمر بجلده مائة جلدة ، وهو « معقول » ! « ونهاه أن يدخل على امرأة مُفَيَّبة » - غاب عنها زوجها - ! .. (٤)

وعندما يكتشف عمر أن بعض النساء إنما يشف عن الخنا والمجون والفحش ، يمسك بخيطه ، ليصل إلى الأحكام والمواقف التي تستهدف تنقية المجتمع المسلم من هذه الانحرافات .. ففيما يرويه عبد الله بن بريدة الأسلى ، قال : « بينما عمر بن الخطاب يَعْسَنَ ذات ليلة ، فإذا بأمرأة تقول : هل من سبيل إلى خصر فأشربها أم هل سبيل إلى نصر بن حجاج !؟ فلما أصبح سأله ، فإذا هو من بني سليم ، فارسل إليه ، فأتاه ، فإذا هو من أحسن الناس شعراً ، وأصبحهم وجهاً ، فامر عمر أن يطع شعره ، ففعل ، فخرجت جبهته ، فازداد حسناً ! فامر عمر أن يَعْتَمَ ، ففعل ، فازداد حسناً ! ، فقال عمر : لا ، والذي نفسي بيده ! لا تجاء عنى بأرض أنا بها ! .. فامر له بما يصلاحه ، وسَرَرَه إلى البصرة .. » (٥)

وتتكرر واقعة مشابهة - على عهد عمر - من أحد بني عمومه نصر بن حجاج السلىمي هذا - .. عندما يسمع عمر - وهو يَعْسَنَ ذات ليلة - نسوة يتحدىن . متسائلات :

- أى أهل المدينة أصبح !؟ ..

- فقالت إحداهن : أبو ذئب ! ..

فلما أصبح عمر ، سأله عن هذا الذي هو أصبح أهل المدينة .. والذي هو

ذئب هؤلاء النساء .. فإذا هو من بذى سليم ، فلما جئَ به « نظر إليه عمر فإذا هو من أجمل الناس ، فقال له عمر : أنت - والله ذئبهن ! - مرتين أو ثلاثة - والذى نفسي بيده ! لا تجتمعنى بأرض أنا بها . فقال له الفتى : إن كنت مُسَيِّرَى فسِيرْتَى حيث مسِيرَتَ ابن عمى - (يعنى نصر بن حجاج ) - فامر له بما يصلاحه ، وسِيرَه إلى البصرة .. (١) ! .

ذلك هو مذهب الإسلام .. وهذا واحد من شواهد في عهد عمر بن الخطاب .

● وإذا كان مجتمع الخلافة الراشدة .. حتى على عهد نموذجها المميز : عمر بن الخطاب - قد عرف «المجون .. والتمجّن»، ومميز بينه وبين الغناء، كفن حسن وجميل - وتلك هي طبائع الأمور في كل المجتمعات - فلقد سارت الأمور على هذه السنة ، فيما تلا هذا العهد الراشد ، وعلى امتداد الحكم الأموي ودولة بنى العباس .. مع ملاحظة التأثيرات السلبية التي ذُخرت بها الحياة الاجتماعية بعد اتساع دائرة الدولة بامتداد الفتوحات ..

لقد فتح المسلمون في ثمانين عاماً أكثر مما فتح الرومان في ثمانية قرون.. ولقد أدى اتساع الدولة الإسلامية في هذا الزمن الوجيز إلى أن أصبح المسلمين أقلية في رعية هذه الدولة لعدة قرون ، الأمر الذي جعل موراث الأمم التي فتحت بلادها ، في الفنون والأداب ، شيوعاً وسيطرة نهض الإسلام لغالبة الماجن والفاسد منها ، لكن دون أن ينجع أهله في اقتلاع هذا الشيوع وهذه السيطرة من كثير من حواضر هذه البلاد .. بل إن الكثيرين من حكام بني أمية قد رأوا في شيوع هذه الألوان من وسائل اللهو ، وفي إغراق بعض الحواضر الإسلامية في ملذاتها ما يصرف الشباب الطامح إلى المشاركة في إدارة الدولة وسياسة المجتمع عن سبيل المعارضة لاستئثارهم بشئون البلاد والعباد؟! .. حتى لقد رأيناهم يغرقون حواضر الحجاز - وهي موطن المعارضة لدولتهم ، التي انتقلوا بعاصمتها إلى الشام - رأيناهم يغرقون حواضر الحجاز بلهم الغناء الذي اتخذ أربابه ناديه وكلماته من شعر الغزل - حتى في الغلمان ، ومن شعر الخمريات ، وكذلك وصلوا إلى إغراق « رصيد المعارضة » في « مستنقع المجنون » ، هو الذي تكونت لحرفته طبقة من المغنين والشعراء والقيان ..

وفي ظل هذا الواقع الجديد ، والأمر المستحدث ، الذي غدت فيه الدولة هي راعية الغناء الماجن ، واللهو الفاسق - أو على الأقل تغض الطرف عنه - وجدنا الموقف الكاره أو المحرّم لهذا اللهو من طبقة الأعلام الذين تبلورت من حول اجتهاداتهم المذاهب الكبرى في فقه الإسلام .. أبو حنيفة ( ٨٠ - ٥٠ هـ - ٦٩٩ - ٧٦٧ م ) ومالك ( ٩٢ - ١٧٩ هـ - ٧١٢ - ٧٩٥ م ) والشافعى ( ١٥٠ - ٢٠٤ هـ - ٧٦٧ - ٨٢٠ م ) وأحمد بن حنبل ( ١٦٤ -

٢٤١ هـ - ٧٨٠ م - ٥٥ م) .. وهي الآراء - الكارهة أو المحرّمة - التي ظلت تتردد في فتاوى الفقهاء، المذكورة لهذا اللون من اللهو - لهو الفسق والمجون - في مختلف المذاهب، وعلى امتداد تاريخ دولة بنى أمية ودولة بنى العباس .. لكن الأمر الذي نتبه عليه ، وننلتف إليه الانظار ، هو أن هؤلاء الفقهاء الأعلام قد روين عنهم - وعن فقهاء معاصرین لهم - في الغناء آراء أخرى تبيح الغناء وتراده حلالاً ... الأمر الذي يؤكد على أن أحكام الكراهة أو التحريم إنما كانت للون من الغناء ، وليس لطلق الغناء .. وهذا هو التفسير الطبيعي والمنطقى لاختلافهم في الحكم ، بل ولاختلاف الروايات المروية عن الواحد منهم .. لقد افتوا بأحكام متفاوتة ، لا لاختلافهم في فهم الدليل أو النص - فالنصولى الذى تبيح الغناء حاسمة ، والذى تحرمه معلولة - كما سبق وعرضنا - وإنما كان اختلاف الروايات المحفوظة لنا عن هؤلاء الفقهاء المؤسسين لذاهينا الكبرى ، نابعاً من اختلاف لون اللهو والغناء الذى سئلوا عن رأيهم فيه ..

فالإمام أبو حنيفة يروى عنه « كراهة » الغناء .. بينما العنبرى ، عبد الله بن الحسن العنبرى ( ١٠٥ - ١٦٨ هـ - ٧٢٢ - ٧٨٥ م ) لا يرى به بأساً . والإمام مالك يحرم الغناء .. بينما إبراهيم بن سعد الزهرى - قاضى المدينة ومحدثها ( ١٨٢ هـ - ٧٩٩ م ) - لا يرى به بأسا .. وحتى نفهم معنى تحريم مالك للغناء .. وكيف أنه لم يكن تحريماً لطلق الغناء ، ولا لكل غناء وإنما كان تحريماً لهذا اللون الماجن الذى شاع بالمدينة ، على عهده ، ليفرق به أرباب الدولة شباب حاضرة الإسلام ومهد دولته عن التطلع للمشاركة في السلطة والسلطان ، وعن المعارضه للملك العضود الذى حل محل شورى

الإسلام .. حتى نفهم حقيقة موقف الإمام مالك ، علينا أن نتأمل نص السؤال الذي وُجِّهَ إليه ، ونص الجواب الذي روَى عنه في الغناء .. ففيما يرويه الله عنه ، عن الغناء الذي يستعمله أهل المدينة ٤٩ .. فقال : إنما يفعله عندنا الفساق ! ..

فالسؤال لم يكن عن مطلق الغناء .. وإنما كان عن « الغناء الذي يستعمله أهل المدينة » في ذلك التاريخ ، والذي شاع فيها يومئذ .. والجواب كان إدانة لغناء الفساق ، ولم يكن تحريمًا لمطلق الغناء ! ..

وكذلك الحال نجده في موقف الشافعى .. فالمروى عنه أنه « يراه مكرهًا يشبه الباطل » .. لكن .. لا بد من البحث هنا ، أيضًا ، عن هذا اللون من الغناء الذي رأه الشافعى « مكرهًا يشبه الباطل » .. ولحسن الحظ فإن ابن تيمية يروى لنا ملابسات حكم الشافعى هذا ، عندما يقول : إن الشافعى - بعد أن غادر بغداد إلى مصر - تحدث عن لون من الغناء ، أحدثته الزنادقة في بغداد ، اسمه « التغبير » ، أحدثوه ليصدوا به الناس عن القرآن الكريم .. ونص عبارة ابن تيمية : « قال الشافعى ، - رضى الله عنه - : خَلَقْتُ بِبَغْدَادِ شَيْئًا أَحْدَثَتِهِ الزَّنَادِقَةُ ، يُسَمُّونَهُ « التَّغْبِيرَ » يَصْدُوْنَ بِهِ النَّاسَ عَنِ الْقُرْآنِ .. » .

أما الإمام أحمد ، فلقد روَى عنه في الغناء ثلاثة روايات : الحرمة ، والكراءة ، والحل .. وأحسب أن اختلاف الروايات عنه في الموضوع الواحد هنا لا علاقة له بالاختلاف في فهم الدليل .. وإنما المرجع والسبب هو اختلاف لون الغناء الذي سُئل عنه الإمام .. ويشهد لذلك حكمه بالكراءة على « التغبير » المحدث .. فلقد سُئل عنه - كما يقول ابن تيمية - فقال : « أكرهه . هو محدث » (٧).

فاختلاف هذه الروايات ، المروية عن الأئمة المؤسسين لكتاب المذاهب الفقهية في الإسلام ، إنما ينبع شاهدًا على صدق الحقيقة التي تقول : إن الغناء ، كفن من الفنون الحسنة الجميلة ، قد ظل الموقف منه على أصل الإباحة له .. بينما اختلف المواقف من لوان الغناء التي هبطت بهذا الفن إلى درك المجون باختلاف حظ هذا الغناء من ذلك المجون .. فكان منه المكرور .. وكان منه الحرام .. ولم يحدث أن عمد الفقهاء ، أو أطلقوا الأحكام حتى عندما شاع لهو المجون وغناء الفسق ، بعد اتساع الفتوحات ، وسيادة الترف ، على عهد بنى أمية وبنى العباس ..

\* \* \*

● ولقد استمرت هذه « السنة الفقهية » مرعية إزاء ما يحدث في هذا الميدان .. فالحكم على الغناء ، وال موقف منه يدور بين الإباحة .. والكرامة .. والحرمة ، تبعاً لطبيعته ووظيفته ، وعلى قدر اقترابه أو ابعاده عن مستوى وطبيعة ووظيفة الفن الحسن الجميل الذي يمثل ضرورة من ضرورات الحياة الإنسانية ، وأداة من أدوات الارتقاء بمشاعر وملكات وغرائز الإنسان ..

بل إن التطور في طبيعة الغناء ووظيفته ، قد صحبه تطور في الأسماء والمعطيات التي عرف بها الجديد في لوانه .. ففي العهد النبوي والخلافة الراشدة كانت الأسماء التي تطلق على هذا الفن هي « الغناء » و « اللهو » - على نحو ما رأينا في مصطلحات القرآن والسنة - .. ولقد ظلت هذه المصطلحات هي الغالبة لعدة قرون .. فكانت هي التي استخدمها الإمام ابن حزم ( ٣٨٤ - ٤٥٦ هـ - ٩٩٤ - ١٠٦٤ م ) وهو يناقش هذه القضية

ويقيِّم ما ورد حولها من مأثورات ..

ولقد رأينا كيف ظهر لون جديد ومحدث من الغناء - على عهد الإمام الشافعى ( ١٥٠ - ٢٠٤ هـ - ٧٦٧ م ) ببغداد - اسمه « التغيير » وهو لون من الغناء أحدثه الزنادقة ليصدوا به عن القرآن الكريم ! .. وهو ، من حيث الوظيفة والتأثيرات ، مختلف عن الغناء واللهو المباح .

وعندما شاع التصوف وكترت جماهيره - بعد شيوخ تأثيرات المواريث الإشراقية الفارسية في ثقافة المسلمين - عرف هذا الفن لوناً متميناً من الغناء ، وهو الذي سمي بـ: « السماع » .. وهو الذي عنون به الإمام الغزالى ( ٤٥٠ - ٥٠٥ هـ - ١١١١ م ) : لما كتب في هذا الموضوع .. ثم شاع مصطلحه - « السماع » - في الكتابات التي مثلت أدبيات الصراع بين المتصوفة والفقهاء بهذا الميدان منذ ذلك التاريخ .

ففتحن لسنا ، إذن ، أمام مصطلحات متعددة للون واحد من الغناء .. وإنما نحن بإناء ألوان من الغناء ، تميزت في المقاصد وفي الوظائف وفي طرائق الأداء وفي مضمون التصوص وفي هيئات مجالسها ، كما تميزت في الأسماء وال المصطلحات .. ومن ثم فلابد وأن تميز - كما رأينا في فتاوى الفقهاء المؤسسين - في الأحكام الشرعية التي تطلق عليها .. فالغناء واللهو ، الذي ورخص فيه الإسلام - لأنه دين فسيح - على حد التعبير الشبوى الشريف - .. ورخص فيه ترويحاً عن النفس ، وتجديداً لنشاطها ، وطلباً للسعادة والسرور والفرح في مناسباتها وعلى مقاديرها .. هو مختلف في الحكم الشرعى عن « التغيير » الذي أبتدعه الزنادقة ليصدوا به عن القرآن الكريم .. وتلك بديهية لا يمكن أن تكون موضوعاً للخلاف أو الاختلاف ..

و « السماع » الصوفي ، الذى ابتدعه المتصوفة ، قد ظل مقبولا من حيل أئمة التصوف الذين حكموا تجاربهم الصوفية و مجاهداتهم الذاتية و رياضاتهم الروحية بإطار الشريعة وأحكامها .. فلقد كان « السماع الصوفي » يومئذ « فنا » يستعين به الصوفية على « الحضور » .. وعن هذا الطور وهذا اللون من « السماع » - كفن من قنون الغناء - كتب الإمام الغزالى ما كتب في ( إحياء علوم الدين ) ..

لكن طورا آخر من أطوار الفكر الصوفى ، تساعدت فيه نسبة وتأثيرات الفكر « الغنوصى - الباطنى » ، تحول في ظله هذا « السماع » من « فن » يعين على « الحضور » إلى حيث جعلوه « عبادة دينية » و « شعيرة إسلامية » و « قربة » يتقررون به إلى الله سبحانه وتعالى .. بل لقد بلغوا به الحد الذى قدموه فيه على القرآن الكريم ، كما فعل الزنادقة الذين أحدثوا « التغبير » في بغداد ! .. أو هكذا فعل نفر منهم ..

وهنا ، وبيانه هذه « البدعة » في الدين وعباداته وشعائره ، كان إجماع الفقهاء المجتهدين على تحريم هذا اللون من « السماع » .. فلم يكونوا بإناء « فن » يتقاول حظه من حسن المقاصد والوظائف ، وإنما كانوا بإناء « ببدعة » في الدين وعباداته وشعائره ، وهو الميدان الذى يجب فيه « الاتباع » ويزحرم فيه « الابتداع » باتفاق فقهاء الإسلام المجتهدين ..

وهذه الحقيقة هي التى تعيننا على فهم وتفسير الخلاف الذى قد يبدو أحيانا بين بعض الفقهاء حيال هذا « السماع » .. فالذين أباحوه ، هم الذين نفوا عنه صفة « العبادة » و « الشعيرة الدينية » ، فأدخلوه في إطار الفنون المباحة ، التى تعين على العبادات .. والذين حرموا ، أو كرهوا ، فعلوا ذلك

نفيا للبدعة والابداع في مجال الدين .. وزاد من دواعي موقفهم هذا - موقف التحرير - ما طرأ على التصوف والصوفية - و خاصة في هذا السماع - من بدع وخرافات وتجاوزات لا يرضي عنها الإسلام .. ولعل القراءة المتأملة في نصوص الإمام الغزالى .. ثم في نصوص الإمام ابن تيمية - وبينهما قرون حدث فيها هذا التطور في هذا « السماع » - ما يؤكد صدق هذا الذي نقول ..

لقد أبرز هذا التطور - الذي جعل « السماع » « عبادة دينية » .. أبرز الطابع « الغنوسي - الباطنى » للتصوف الذي انتشر يومئذ في عالم الإسلام. تصوف « وحدة الوجود » ، واحتقار العمل والأسباب .. وتهميش الإنسان ، باعتباره « المغير » الذي لا سبيل لخلاصه إلا « بالفناء » ..

وزادت المخاطر المحدقة بالإسلام ، من هذا التصوف « الغنوسي الباطنى » عندما خلط أعلامه « الأوراق الحضارية » ، في حقبة كان دفاع الإسلام عن ذاته العقدية و هويته الحضارية وحدود وطنه ، أمام جحافل الغزو التتري والمصلبي قضية : وجود؟ .. أو لا وجود؟ ..

لقد كان تصدى الإسلام - بالقلم وبالسيف - لباطلية ذلك العصر [غلاقا لثغرة مفتوحة في جدار المقاومة الإسلامية لجحافل الغزاة .. وفي حقب الخطر المدحى ، المهدد للهوية والوجود ، يكون « تميز الهوية الحضارية » طوق النجاة من السحق والمسيخ والتشويه .. بينما يكون « التمييع الحضاري » سبيلا إلى التبعية والذوبان في النمط الحضاري للغزاة؟ .. فتشدد ابن تيمية - وهو فارس ذلك العصر - الذي كان يتلمس سمات

وقدّسات ( اقتضاء الصراط المستقيم مخالفة أهل الجحيم ) - وهذا عنوان أحد كتبه - كان - في حقبة الخطر القتري - الصليبي - هو السبيل لإبراز مفكر « الاستقلال الحضاري للأمة » .. بينما كان ابن عربي . الذي خلط الأوراق ، باسم « دين الحب » الذي جعل من قلبه مكاناً لكل الكتب ولكن المعبودات ، حتى الأحجار منها والحيوانات .. وكذلك السهروري - المقتول - ( ٥٤٩ - ٥٨٧ هـ - ١١٩١ - ١١٥٤ م ) الذي سلك ، مع نبي الإسلام ، حكماء « وأنبياء » الفرس واليونان في سلسلة واحدة ومتصلة ، أدخل فيها زرادشت وأفلاطون .. وسلك ، مع القرآن « محاورات أفلاطون » و « الكتب المستوره » ! .. و « الوحي الكلداني » ! .. في سلسلة واحدة أيضاً (٨).

كان ابن عربي والسهروري - وآمثالهما - في حقبة هذا الخطر : نموذج المفكر الذي يفتح منافذ عقل الأمة لتهب عليه العواصف الواقفة ، مهددة هويته - وهي في لحظات الضعف - بالقتلاء ! ..

ذلك هي زاوية الرؤية « التاريجية - والحضارية » لتركيز الغزالي الهجوم على الباطنية - في كتابه ( فضائح الباطنية ) - ولتركيز ابن تيمية هجومه على رموز الباطنية وبدعها ، ومنها « سماع الصوفية » الذي جعلوه ديناً وعبادة وشغيرة قدموها على القرآن الكريم .. مع تمييزه بين هذا « السمع - البدعة » وبين « الغناء واللهو » ، كفن حسن وجميل مباح ..

لقد رأى الغزالي « فناً » من الفنون المباحة ، تعرض عليه الأحكام التي تعرض على المباح .. وتحدّث عنه كادحة تعين الإنسان على أداء التكاليف والواجبات ، دنيوية كانت أو دينية .. ولم ير فيه « عبادة » من العبادات ..

أما ابن تيمية فلقد هاجم منه ذلك اللون الذي جعلته « الباطنية » الصوفية ، « عبادة » أضافتها « بالابتداع » إلى شرع الله .. فلا خلاف ، في الحقيقة ، حول جوهر القضية بين جميع الفقهاء المجتهدين في هذا المقام .. فلقد ميزوا جميعاً بين « الفن » ، المباح والمرخص به وفيه ، وبين « الابتداع الباطني » في الشعائر والعبادات ..

وأن قراءة في نصوص حجة الإسلام الغزالى .. ثم في نصوص شيخ الإسلام ابن تيمية ، لتأكد هذه الحقيقة التي نقدمها .. حقيقة مغایرة ما حرمته ابن تيمية لما أباحه الغزالى .. ومن ثم تتأكد على ضرورة إنهاء ذلك الخلط الحادث الآن بين « الفن الجميل » ، الذي يهذب الأنفس ويرتقي بملكاتها ، ويعين الإنسان على القيام برسالة الاستخلاف عن الله سبحانه في بناء العمran .. وبين المنكر من « السماع » فسقاً ومجوناً وانحللاً خلقياً كان هذا المنكر ، أو ابتداعاً في شعائر الدين والعبادات ..

كذلك ، يجب أن نعي ونحذن نطالع نصوص الغزالى ونصوص ابن تيمية ، تلك الفوارق التي أحدثها التطور وملابساته في عقول الفقهاء .. فوارق مجتمع ابن تيمية المحارب ، دفاعاً عن الهوية والوجود ، التي ميزته عن مجتمع الغزالى - الذي أبدع ما أبدع قبل حقيقة « الشدة الصليبية » التترية » وبعديها - من حيث المكان - عن بداياتها ..

وأن نبصر ، كذلك ، الفوارق التي طبعت وتميزت فكر العلماء والأعلام في كل من الحقبتين .. ففي عصر الغزالى ، لم يكن التصوف قد انفصل عن الفقه - وإن كان قد تميز - فكانت قلوب الصوفية ومواجدهم مضبوطة بمنطق الفقهاء وعقولهم ، ومن ثم فلم يكن المصراع قد شب بينهما .. أما في عصر

ابن تيمية ، فلقد كان الخصام قائماً بين نفر من الصوفية الذين لا عقل لقلوبهم ، وبين عدد من الفقهاء الذين لا قلب لعقولهم<sup>١٩</sup> .. وذلك فضلاً عن الريبة التي زرعتها في قلوب الفقهاء خيانة الباطلية للأمة والدولة ، عندما أعادت التتر على احتياج بغداد ، فوقفت معهم ، ومع الصليبيين في الخندق المعادى لحضارة الإسلام ! .. وهي الريبة التي أقتلت الظلال السلبية على مجمل ممارسات الصوفية في ذلك التاريخ .

\*\*\*

وإذا قد أثرنا أن نقدم لقارئ هذا الكتاب ما هو أكثر من الدراسة التي اجتهدت لتجسم هذه القضية ، وذلك بواسطة « الملحق » الذي ذيلنا به هذا الكتاب ، والذي قدمنا فيه النصوص المحققة التي كتبها :

١- الإمام ابن حزم (٣٨٤-٤٥٦ هـ- ٩٩٤-١٠٦٤ م) - والّتي حرق  
فيها « روايّة » المأثورات التي روّيت في اللهو والفناء - ونقدّها نقدّ الخبرير  
الفذ بالرواية والرواة .

٢ - وحجة الإسلام الغزالى (٤٥٠ - ٥٠٠ هـ - ١٠٥٨ - ١١١١ م) -  
والتي أبدع فيها تحليل موقف الإسلام من الوان «السماع» - إبداع العربى  
والفقىه وعالم النفس والفنان والقىلسوف المتصوف .

٣ - وشیخ الإسلام ابن تیمیة (٦٦١-٧٢٨ھ - ١٢٦٣-١٢٢٨ م) -  
والتي ميز فيها بين الوان «السماع .. ما هو فن .. منها مباح .. وما هو  
«ابتداع في الدين » ..

إذاً كنا قد أفردنا « الملحق » لـ « الكامل » نصوص هؤلاء الأئمة المجتهدين الذين يمثلون معالم الفكر والاجتهاد الإسلامي ، في هذه القضية . على امتداد ستة

قرون - من القرن الهجرى الرابع حتى التاسع - .. فإننا نؤثر أن نسوق هنا طرقاً مما كتب الغزالى .. وابن تيمية ، كنموذج معبر عن اجتهاد كل منهما في هذا الميدان ...

● لقد عرض الغزالى لهذه القضية في كتابه ( إحياء علوم الدين ) .. وعقد لها ( كتاب آداب السماع ) .. الذى تناول فيه أهم جوانب هذا البحث بالتحليل ، ثم اجتهد لتنزيل الحكم الشرعى على كل لون من ألوان «السماع» ..

( ١ ) فعنه - في نظرية الفن الإنساني - ما يمكن أن يندرج تحت نظرية «المحاكاة» .. فالآصوات الجميلة - من حنجرة الإنسان ، أو من الآلات التي يصنعها لتعرف الآصوات الجميلة - إنما هي محاكاة الصنعة الإنسانية للخلة الإلهية ، التي أودعها في الآصوات الجميلة للطيور وما شابهها .. «فالاصل في الآصوات حناجر الحيوانات ، وإنما وُضعت المزامير على آصوات الحناجر ، وهو تشبيه للصنعة بالخلة التي أستأثر الله تعالى باخراجها ، فمنه تعلم الصناع ، وبه قصدوا الاقتداء .. فسماع هذه الآصوات يستحيل أن يحرم لكونها طيبة أو موزونة ، فلا ذاهب إلى تحرير صوت العندليب ، وسائر الطيور ، ولا فرق بين حنجرة وحنجرة ، ولا بين جماد وحيوان ، فينبغي أن يقاس على صوت العندليب الآصوات الخارجية من سائر الأجسام باختيار الأدمى ، كالذى يخرج من حلقة أو من القضيب والطبل والدف وغيره .. »<sup>(٩)</sup>

ذلك هو الأصل في الآصوات الجميلة .. إنها تُشبّهُ الصنعة الإنسانية بالخلة الإلهية ، فهي تقليد واتباع واقتداء ومحاكاة ! ..

( ب ) ثم يعرض الغزال لأنواع السماug ، التي كانت معروفة في العصر الذي عاش فيه .. وفي أثناء هذا العرض يتحدث حديثاً دقيقاً ورقيقاً ورائعاً عن نوعين من أنواعه هما اللذان دار - ولا يزال دائراً - حولهما الجدل والغلط والخلاف .. سماع العشاق .. وهو الذي يمثل قسماً كبيراً من الغناء الآن .. وسماع الصوفية .. العاشقين لذات الله .. سبحانه وتعالى ..

١ - فاما عن سماع العشاق الغناء والألحان التي تحرك أشواقهم لمن يعشقون .. فإن الغزال يراه حلاً مباحاً إذا كان المعشوق ، الموصوفة محاسنه ، والذي ينزلُ عليه السامِع المعانِي والأوصاف ، هو مما يحل أن ينظر إليه وإلى محاسنه ويتمتع بها هذا السامِع في الحال .. » .. فسماع العشاق ، تحرِيِكاً للشوق ، وتهبِيِجاً للعشق ، وتسليمة للنفس ، إن كان في مشاهدة المعشوق ، فالغرض : تأكيد اللذة ، وإن كان مع المفارقة ، فالغرض تهبيج الشوق ، فالشوق ، وإن كان ألمًا ، ففيه نوع لذة إذا انتصاف إليه رجاء الوصال ، فإن الرجاء لذيد ، واليأس مؤلم ، وقوة لذة الرجاء بحسب قوة الشوق ، والحب للشيء المرجو ، ففي هذا السماug تهبيج العشق ، وتحريك الشوق ، وتحصيل لذة الرجاء المقدر في الوصال ، مع الإطناب في وصف حسن المحبوب .. وهذا حلال إن كان المشتاق إليه من يباح وصاله ، كمن يُعشق زوجته ، فيصغي إلى غنائِها لتضاعف لذته في لقائِها ، فيحظى بالمشاهدة البصر ، وبالسماع الأذن ، ويفهم لطائف معانِي الوصال والفارق القلب ، فتترافق أسباب اللذة .. فهذه أنواع تتمتع من جملة مباحثات الدنيا ومتاعها ، وما الحياة الدنيا إلا لهو ولعب ، وهذا منه .. ( ولكن ) لا يجوز تحريك الشوق حيث لا يجوز تحقيقه بالوصال واللقاء ..

وأما من يتمثل في نفسه صورة صبي أو امرأة لا يحل له النظر إليها ، وكان يُنَزَّل ما يسمع على ما تمَثَّل في نفسه ، فهذا حرام ، لأنَّه محرك للفكر في الأفعال المحظورة ، ومهيج للداعية إلى ما لا يباح الوصول إليه ، وأكثر العشاق والسفهاء من الشباب في وقت هيجان الشهوة لا ينفكُون عن إضمار شيء من ذلك ، وذلك ممنوع في حقهم ، لما فيه من الداء الدفين ، لا لأمر يرجع إلى نفس السماع ، ولذلك سُئل حكيم عن العشق ، فقال : دخان يصعد إلى دماغ الإنسان ، يزيله الجماع ، ويهيجه السماع ! .. (١٠)

هكذا - في الحديث عن سماع العشاق - يتجل الغزال فيلسوغا موسوعيا .. فهو خبير بأحوال النفس ، وغرائز الجسد ، وحالات العواطف ، وأطوار الاجتماع الإنساني .. وهو في القمة من الدقة في استخدام ميزان الشرع - على ضوء المصطلحة المعتبرة - في تحديد الحلال والحرام من هذا السماع .. الحلال والحرام في حق السامع ، وليس في ذات السماع .

٢ - أما سماع الصوفية - أى الوجود - ذلك الذي دار من حوله معظم الجدل في قضية « السماع » ، فإن الغزال - الذي سبق عصر ابن تيمية - ولم يشهد تفاصي البدع التي بلغت بالباطنية حد جعلهم هذا السماع « عبادة دينية » بديلة عن العبادات التي شرعها الله - .. إن الغزال يرى في هذا السماع حلالا لأهله ، الذين يوظفونه كمحرك يسوقهم نحو المزيد من حبِّهم لله .. فهو « أداة » من الأدوات ، وليس « عبادة » من العبادات .. « سماع من أحب الله وعشقه ، واشتاق إلى لقائه ، فلَا ينظر إلى شيء إلا رأه فيه سبحانه ، ولا يقرع سمعه قارع إلا سمعه منه أو فيه ، فالسمع في حقه مبهج لشوقه ، ومؤكّد لعشقه وحبّه ، ومُؤِّر زناد قلبه ، ومستخرج منه

أحوالاً من المكاشفات والملاظفات لا يحيط الوصف بها ، يعرفها من ذاقها ،  
ويتذكرها من كل حسّة عن ذوقها ، وتسمى تلك الأحوال - بلسان الصوفية -  
وَجْدًا - مأخوذ من الوجود والمصادفة ، أي صادف من نفسه أحوالاً لم يكن  
يصادفها قبل السماع - ..

ولعلك تقول : كيف يتصور العشق في حق الله تعالى ، حتى يكون السماع  
محركاً له ؟ .

فاعلم ، أن من عرف الله أحبه لا محالة ، ومن تاكدت معرفته تاكدت  
محبته يقدر تاكد معرفته ، والمحبة إذا تاكدت سميت عشقاً ، فلا معنى  
للعشق إلا محبة مؤكدة مفرطة ، ولذلك قالت العرب : إن محمداً قد عشق  
ربه ، لما رأوه ينخل لعبادته في جبل حراء .. وكم من الغلاة في حب أرباب  
المذاهب ، كالشافعى ومالك وأبى حنيفة ، رضى الله عنهم ، حتى يبذلوا  
أموالهم وأرواحهم في نصرتهم وموالاتهم ، ويزيدوا على كل عاشق في الغلو  
والبالغة ، ومن العجب أن يُعقل عشق شخص لم تشاهد قط صورته ،  
أجمل هو أم قبيح ؟ وهو الآن ميت ، ولكن لجمال صورته الباطنة ، وسيرته  
المرضية ، والخيرات الحاصلة من عمله لأهل الدين ، وغير ذلك من الخصال ،  
ثم لا يُعقل عشق من ترى الخيرات منه ، بل ، على التحقيق ، من لا خير ولا  
جمال ولا محبوب في العالم [لا وهو حسنة من حسناته ، وأثر من آثار  
كرمه ، وفخره من بحر جوهره ، بل كل حسن وجمال في العالم أدرك بالعقل والبصر  
والأسماع وسائل الحواس ، من مبتدا العالم إلى منقريضه ، ومن  
ذروة الشريا إلى منتهى الشريا ، فهو ذرة من خزانة قدرته ، ولعنة من أنوار  
حضرته .. إذ ليس في الوجود ، تحقيقاً ، إلا الله وأفعاله ، ومن عرف الأفعال ،

من حيث إنها أفعال ، لم يجاوز معرفة الفاعل إلى غيره . فكل موجود سوى الله تعالى فهو تصنيف الله و فعله ، وبديع أفعاله . فمن عرفها من حيث هي صنع الله تعالى فرأى من الصنع صفات الصانع كما يرى من حسن التصنيف فضل المصنف وجلالة قدره ، كانت معرفته ومحبته مقصورة على الله تعالى ، غير مجاوزة إلى سواه .

ومن حد هذا العشق أنه لا يقبل الشرك ، وكل ما سوى هذا العشق فهو قابل للشركة ، إذ كل محبوب سواه يُتصور له نظير ، إما في الوجود ، وإما في الإمكان ، فاما هذا الجمال فلا يُتصور له ثان ، لا في الإمكان ولا في الوجود ، فكان لاسم العشق على حب غيره مجازاً محضاً لا حقيقة .

نعم ، الناقص ، القريب في نقصانه من البهيمة ، قد لا يدرك من لغظة العشق إلا طلب الوصال ، الذي هو عبارة عن تماس ظواهر الأجسام ، وقضاء شهوة الواقع ، فمثل هذا الحمار يتبين أن لا يستعمل معه لفظة العشق ، والشوق ، والوصال ، والأنس ، بل يتجنب هذه الألفاظ والمعانى ، كما تجنب البهيمة الترجس والريحان ، وتخصص بالقت والخشيش وأوراق القصبان ، فإن الألفاظ إنما يجوز إطلاقها في حق الله تعالى ، إذا لم تكون موهمة معنى يجب تقدس الله تعالى عنه ، والأوهام تختلف باختلاف الأفهام ، فلينتبه لهذه الدقيقة في أمثال هذه الألفاظ .. » (١١)

هنا يضيّط الغزالي « سماع الوجود » الصوفى ، الذى رأه حلالاً مباحاً ، بضوابط الشرع ، فهو ميراً عن التشبيه والتجسيد .. وهو مباح لأهله ، من الخاصة ، ذوى التجربة الذاتية ، والرياضة الروحية ، والمجاهدة التى تبلغ بأصحابها فوق ما يبلغ العوام .. وهذا اللون من التصوف ، مضبوط

بضوابط الشرع .. فاهموا بيه يرون أن الوجود الحقيقي متحقق لله ولا فعله، ومن ثم فإنهم لا ينفون الوجود الحقيقي عن ما سوى الله ، كما هو حال صوفية و حدة الوجود ، ذوى الأصول « الغنوصية - الباطنية » ، أو لئك الذين علا نجمهم في ديار الإسلام عندما دخلت الحضارة الإسلامية طور التراجع .. وهم الذين ناصبهم ابن تيمية ، وناصب سماعهم العداء الشديد!..

( جـ ) وبعد أن تحدث الغزالى عن أنواع السماع ، عرض لحكم الشرع فيه .. فرأى أن منه الحرام .. والمباح .. والمكروره .. والمستحب .. فهو حرام في حق الأغرار الذين « غلبت عليهم شهوة الدنيا ، فلا يحرك السماع منهم إلا ما هو الغالب على قلوبهم من الصفات المذمومة .. » .. وهو مكروره لمن يسرف فيه ، فيتخدنه عادة يصرف إليها « أكثر الأوقات ، على سبيل اللهو » .. وهو مباح لمن يتخدنه سبيلا إلى « التلذذ بالصوت الحسن » .. وهو مستحب في حق الذين يحبون الله ، ويستخدمون منه أداة تحرك منهم « الصفات المحمودة » دون غيرها (١٢) .

وإذا كان السماع حلالا مباحا في ذاته ، فإن حرمته إنما تعرض لعارض خارج عن ذاته .. قد يكون في مصدره - المسمى - ، أو في آلته - آلة الإسماع - أو في نظم الصوت ، أو في متنقيه - في نفس المستمع ، أو في مواظبيه عليه - أو في طبيعة المتنقى ، ومستواه - كان يكون من عوام الخلق - الذين يصرفون معانى الفاظ الوجود إلى ما لا يليق بذات الله ...

تحدث الغزالى عن هذه العوارض الخمسة التي تعرض للسماع - المباح في ذاته - فتجعله حراما ، فقال : « إنما يحرم بخمسة عوارض : عارض في

المُسْمِعُ ، وعارض في آلة الإسماع ، وعارض في نظم الصوت ، وعارض في نفس المستمع أو في مواظبيه ، وعارض في تكون الشخص من عوام الخلق ، لأن أركان السمع هي : **المُسْمِعُ ، والمستمع ، وألة السمع ..**

#### **العارض الأول :**

أن يكون **المُسْمِعُ** امرأة لا يحل النظر إليها وتحشى الفتنة من سمعها ، وفي معناها الصبي الأمرد ، الذي تخشى فتنته ، وهذا حرام لما فيه من خوف الفتنة ، وليس ذلك لأجل الغناء ، بل لو كانت المرأة بحيث يقتن بصوتها في المحاورة من غير ألحان فلا يجوز محاورتها ومحادثتها ، ولا سمع صوتها في القرآن أيضا ، وكذلك الصبي الذي تخاف فتنته .

#### **العارض الثاني :**

في الآلة ، بأن تكون من شعار أهل الشرب ، أو المخنثين ... وما عدا ذلك يبقى على أصل الإباحة .

#### **العارض الثالث :**

في نظم الصوت ، وهو **الشعر** ، فإن كان فيه شيء من الخنا والفحش والهيجو .. فسماع ذلك حرام ، بالحان وغير الحان ، والمستمع شريك للقائل ، وكذلك ما فيه وصف امرأة بعينها ، فإن لا يجوز وصف المرأة بين يدي الرجال .. وأما النسيب ، وهو التشبيه بوصف الخدود والأصداغ وحسن القد والقامة وسائر أوصاف النساء ، فهذا فيه نظر .. والصحيح أنه لا يحرم نظمه وإن شاءه بلحن وغير لحن ، وعلى المستمع أن لا ينزله على امرأة معينة ، فإن أنزله فلينزله على من يحل له ، من زوجته وجاريتها ، فإن أنزله

على أجنبية فهو العاصي بالتنزيل ، واجلة الفكر فيه ، ومن هذا وصفه فينبغي أن يجتنب السماع رأسا ..

#### العارض الرابع :

في المستمع ، وهو أن تكون الشهوة غائبة عليه ، وكان في غمرة الشباب ، وكانت هذه الصفة أغلب عليه من غيرها ، فالسماع حرام عليه ، سواء غلب على قلبه حب شخص معين أو لم يغلب ، فإنه كييفما كان فلا يسمع وصف الصدغ والخد ، والفرق والوصال ، إلا ويحرك ذلك شهوته ، وينزله على صورة معينة ، ينفع الشيطان بها في قلبه ، فتشتعل فيه نار الشهوة ، وتحتد بواعث الشر ، وذلك هو النصرة لحزب الشيطان ! والتخذيل للعقل المانع منه ، الذي هو حزب الله ! ..

#### العارض الخامس :

أن يكون الشخص من عوام الخلق ، ولم يغلب عليه حب الله تعالى ، فيكون السماع في حقه محبوبا ، ولا غلبة عليه الشهوة ، فيكون في حقه محظورا ، ولكنه أبيح في حقه كسائر أنواع اللذات المباحة ، إلا أنه إذا اتّخذه دينته وهجرها ، وقصر عليه أكثر أوقاته ، فهذا هو السفيه الذي تُرْد شهادته ، فإن المواظبة على اللهو جنائية . وكما أن الصغيرة بالاصرار والمداومة تصير كبيرة .

فكذلك بعض المباحثات بالدأمة يصير صغيرة .. ومن هذا القبيل : اللعب بالشطرنج ، فإنه مباح ، ولكن المواظبة عليه مكرورة ، كراهة شديدة ، ومهما كان الغرض من اللعب والتلذذ باللهو ، كذلك إنما يباح لما فيه من

ترويح القلب ، إذ راحة القلب معالجة له في بعض الأوقات ، لتنبعث دواعيه فتشتغل في سائر الأوقات بالجد في الدنيا ، كالكسب والتجارة ، أو في الدين ، كالصلوة والقراءة ، واستحسان ذلك فيما بين تضاعيف الجد كاستحسان الحال على الخد ، ولو استوغيت الخيلان الوجه لشوهته .. فيعود الحسن قبيحاً بسبب الكثرة ، فما كان حسن يحسن كثيره ، ولا كل مباح يباح كثيره ، بل الخير مباح والاستكثار منه حرام .. فالسماع من جملة المباحات ، من حيث إنه سمع صنوت طيب موزون مفهوم ، وإنما تحريره لعارض خارج عن حقيقة ذاته .. <sup>(١٣)</sup>

فما لم تغلب الفتنة ، أو الفسق والخنا والمجون ، أو استغراق اللهو لحياة الإنسان ، بسبب السماع ، فإنه يبقى على الأصل فيه .. فهو « من جملة المباحثات ، من حيث إنه سمع صوت طيب موزون مفهوم ، وإنما تحريره لعارض خارج عن حقيقة ذاته .. » .

( د ) بل إن الإمام الغزالى يؤكد لنا هذه الحقيقة ، عندما يتبه على أن السمع قد يحرم حتى وإن كان تشجيعا على الجهاد في سبيل الله ، إذا كان السامع غير مأذون له في هذا الجهاد ! .. وإذا كانت أصواته ونغماته من الرقة والحزن بحيث تررق قلوب وعواطف من ترید أن نبعث فيهم بآس وشدة المجاهدين ! .. كما يحرم كذلك ، إذا كان تشويقا إلى حج بيت الله الحرام ، مع من أدى الفريضة ، ولم يأذن له .. مثلا - أبواه في السفر إلى الحج ! .. فلاباحته مشروعة بأن يكون في المكان والزمان الذي يؤدى فيه المقاصد الطيبة الحسنة المبتغاة من ورائه .. وحله ، وحرمه ، واستحبابه ، وكراهته ، إنما تدور مع المقاصد التي يتحققها للإنسان .. وكما لا يحسن

تهييج الناس للحرب في أوقات السلم . كذلك لا يحسن تعریض أسماع الجندي، في معسكرات الحرب ، للأنغام الهادئة المهدئة للنفوس ، والمرقة للعواطف ، والثبطة للعراشم ، والحزنة القابضة للقلوب .. فوضع الندي في موضع السيف ، أو العكس ، حماقة يشهي عنها العقل والدين ! ..

يحدثنا الإمام الفزالي عن هذه الحقيقة عندما يقول عن أنواع الأوزان والألحان والأصوات ، ومناسباتها : « ... وطرق الأوزان المشجعة تختلف الطرق المشوقة ، وهذا مباح في وقت يباح فيه الغزو ، ومتذوب إليه في وقت يستحب فيه الغزو ، ولكن في حق من يجوز له الخروج إلى الغزو .. وينبغي أن يمنع من الضرب بالشاهين <sup>(١٤)</sup> في معسكر الغزاة ، فإن صوته مرقق محزن ، يحلل عقدة الشجاعة ، ويضعف ضرامة النفس ، ويشوق إلى الأهل والوطن ، ويورث الفتور في القتال ، وكذلك سائر الأصوات والألحان المرقة للقلب ، فالألحان المرقة المحزنة تباهي الألحان المحركة المشجعة ، فمن فعل ذلك على قصد تغيير القلوب وتفتير الآراء عن القتال الواجب فهو عاص .. ومن فعله على قصد التفتير عن القتال المحظور فهو بذلك مطيع ! .. » <sup>(١٥)</sup>

وكما هو الحال مع الحرب والسلم ، يكون الأمر مع الحج إلى بيت الله الحرام .. « فإذا قصد بالسماع تشويق من لا يجوز له الخروج إلى الحج ، كذلك أسقط الفرض عن نفسه ، ولم يأذن له أبواه في الخروج ، فهذا يحرم عليه الخروج ، فيحرم تشويقه إلى الحج بالسماع ، وبكل كلام يشوق إلى الخروج ، فإن التشويق إلى الحرام حرام ، وكذلك إن كانت الطريق غير آمنة ، وكان ال�لاك غالبا لم يجز تحرير القلوب ومعالجتها بالتشويق ..

وهكذا .. متى كان النظر في السماع باعتبار تأثيره في القلب ، لم يجز أن

يحكم فيه مطلقاً بِإِبَاحَةٍ ، ولا تحرير ، بل يختلف ذلك بالأحوال والأشخاص، واختلاف طرق النعمات، فحكمه حكم ما في القلب ١٦ ) فنحن ، مع هذا الفن الجميل ، بِإِبَاحَةٍ « سلاح » من أُمُّضَى « أَسْلَحَةً » الأمة ، في الحرب والسلم على حد سواء ! ..

( هـ ) ثم ينتهي الغزالى إلى تأسيس حكم الشرع في الغناء - كفن - على وظيفة هذا الفن في الحياة السوية للإنسان السوى .. فهو ضرورة لانتظام هذه الحياة على النحو الذى يجعلها مثمرة الثمرات المرجوة منها ، سواء أكان ذلك في ميادين الدنيا أم في ميادين الدين .. « فَاللَّهُو مَرْوُحٌ لِلْقَلْبِ ، وَمُخْفَفٌ عَنْهُ أَعْيَاءُ الْفَكْرِ ، وَالْقُلُوبُ إِذَا أَكْرَهْتُ عَمِيتَ ، وَتَرَوِيْحَهَا إِعَانَةٌ لَهَا عَلَى الْجَدِّ . فَالْمَوَاظِبُ عَلَى التَّفْقِهِ ، مَثَلًا ، يَنْبَغِي أَنْ يَتَعَطَّلَ يَوْمُ الْجَمْعَةِ ، لَأَنْ عَطْلَةً يَوْمٌ تَبْعَثُ النِّشَاطَ فِي سَائِرِ الْأَيَّامِ ، وَالْمَوَاظِبُ عَلَى نَوَافِلِ الصلواتِ فِي سَائِرِ الْأَوْقَاتِ ، يَنْبَغِي أَنْ يَتَعَطَّلَ فِي بَعْضِ الْأَوْقَاتِ ، وَلَا جَلْهُ كَرْهَتِ الصلوة فِي بَعْضِ الْأَوْقَاتِ . فَالْعَطْلَةُ مَعْوِنَةٌ عَلَى الْعَمَلِ ، وَاللَّهُو مَعِينٌ عَلَى الْجَدِّ ، وَلَا يَصْبِرُ عَلَى الْجَدِّ الْمَحْضِ وَالْحَقِّ الْمَرِّ إِلَّا نُفُوسُ الْأَنْبِيَاءُ ، عَلَيْهِمُ السَّلَامُ . فَاللَّهُو دَوَاءُ الْقَلْبِ مِنْ دَاءِ الْأَعْيَاءِ وَالْمَلَلِ ، قَيْنَبْغَى أَنْ يَكُونَ مِبَاحًا ، وَلَكِنْ لَا يَنْبَغِي أَنْ يَسْتَكْثِرَ مِنْهُ ، كَمَا لَا يَسْتَكْثِرُ مِنَ الدَّوَاءِ ! .. » ( ١٧ )

فهو ضرورة عمل وإنتاج ، في شئون الدنيا وفي شعائر الدين .. وهو ضرورة للارتقاء بعواطف الإنسان ومشاعره وملكاته ، لتحقق فيه حقيقة إنسانية الإنسان .. ولذلك ، قيل - كما يروى الإمام الغزالى - : « مَنْ لَمْ يُحِرِّكْهُ الرَّبِيعُ وَأَزْهَارُهُ ، وَالْعُودُ وَأَوْتَارُهُ ، فَهُوَ فَاسِدُ الْمَزَاجِ ، لَيْسَ لَهُ عَلَاجٌ .. » .

« .. إن تأثير السمع في القلب محسوس ، ومن لم يحركه السمع فهو  
ناقص مائل عن الاعتدال بعيد عن الروحانية ، زائد في غلظ الطبيع وكثافته  
على الجمال والطبيور ، بل على جميع البهائم ، فإن جميعها تتأثر بالنغمات  
الموزونة ، ولذلك كانت الطبيور تقف على رأس داود - عليه السلام -  
لاستماع صوته ! » (١٨)

هكذا عرض الغزالي القضية ، على هذا النحو الواضح والمحدد والحاصل  
والدقيق ، من مختلف جوانبها ، في كتابه (إحياء علوم الدين) .. وهو الكتاب  
الذى استهدف به تحقيق غاية جليلة هي : إنهاء الفصام والتناقض بين  
«ال الفكر » و « العمل » في النسق الفكري لحضارة الإسلام ..

\* \* \*

● أما شيخ الإسلام ابن تيمية - والذى واجه واقعا فكريا متميزا ..  
وملابسات واقعية وسياسية متميزة - : تراجع حضاريا ، جعل الإسلام  
الحق في موقف الدفاع .. واستشراء للفكر الغنوصي الباطلنى ، أضاف الكثير  
من البدع إلى عقائد وشعائر الدين .. وخيانته الباطلية لأمن الوطن .. على  
النحو الذى سهل وأعان على اجتياح القتار لشرق ديار الإسلام ، وتدمر  
عاصمة الخلافة بغداد .. أما ابن تيمية ، الذى واجه هذا الواقع الجديد ..  
فإنـهـ فـيـ الـوقـتـ الـذـىـ مـيـزـ فـيـ الـفـنـاءـ وـالـسـمـاعـ -ـ بـيـنـ :

(أ) سمع الدين .. أى سمع القرآن والسنّة ، وعلومهما التي ينتفع  
ـ بـهـمـاـ فـيـ الدـيـنـ ..

(ب) والسمع ، الذى هو فن جميل ومباح ، قدر خص فيه الدين للناس ،  
ـ رـفـعـاـ لـلـهـرـجـ مـنـ حـيـاتـهـ ..

(جـ) والسماع ، « كعبادة من العبادات ذلك الذي أحدثه وابتدعه باطنية المتصوفة وجعلوا منه شعيرة دينية قدموها على الشعائر والعبادات التي شرعها الله وحددها رسوله - صلى الله عليه وسلم - في الوقت الذي ميز فيه ابن تيمية بين أنواع السمعاء هذه ، رأيناها ينسب جام غضبه ، ويوجه أقصى نقده ، ويصوب أغلب سهامه إلى الخطر الرئيسي ، والبدعة المنكرة .. إلى السمعاء ، « كعبادة مُبتدعة » ، ومضافة إلى ما لا يجوز فيه الإضافة والابتداع ..

وإذا كنا قد أثبتنا نصوص فتاوى ابن تيمية في هذا الموضوع ، « بملحق » هذا الكتاب .. فإننا نورد هنا نماذج شاهدة على تمييزه هذا بين أنواع السمعاء هذه ، وعلى الحجج التي استند إليها في تحريم هذا السمعاء المحدث ، وكيف أن هذه الحجج لا تتعلق بالسمع في ذاته ، وإنما يجعلهم إياه عبادة دينية ، أى بما عرض له من جعله ديننا ، وتوظيفه في الصد عن العبادات والشعائر التي فرضها وسنها الدين ، وأيضا بما عرض له من حيل شيطانية وخرافات ضارة ، ارتبطت به عند الذين مارسوه ..

١ - فهو يدعو سائله عن حكم « السمع » إلى أن « يفرق بين السمع الذي ينفع به في الدين » .. وهو السمع الخاص بالمتقربين إلى الله ، بالقرآن الكريم .. على النحو الذي كان يفعله رسول الله - صلى الله عليه وسلم - وصحابته ، ومن أقتدى بهم من التابعين وتابعى التابعين ..  
يدعو سائله إلى أن يفرق بين هذا اللون من السمع - المطلوب دينيا -

وبيه :

٢ - السمع المباح ، الذي رخص فيه رسول الله - صلى الله عليه وسلم -  
للامة ، رفعا للحرج من حياتها ..

« .. فلقد رخص النبي في أنواع من اللهو في العرس ونحوه ، كما رخص للنساء أن يضربن بالدف في الأعراس والأفراح .. رفعا للحرج .. ومن هذا أبابا - باب الرخصة - : حديث عائشة - رضي الله عنها - لما دخل عليها أبوها - رضي الله عنه - في أيام العيد ، وعندما جاريتان من الأنصار تغنيان بما تقاولت به الأنصار يوم بعاث ، فقال أبو بكر - رضي الله عنه : ..

ـ « أبمزمار الشيطان في بيت رسول الله - حصل الله عليه وسلم - .. .. - وكان رسول الله مُعرِضاً بوجهه عنهم ، مُقبلاً بوجه الكريم إلى الحائط ، فقال :

ـ « دعهما ، يا أبا بكر ! .. فإن لكل قوم عيدها ، وهذا عيدهنا أهل الإسلام » !.

ـ أما ذلك النوع الثالث من السماع ، وهو « السماع - العبادة - المبتدعة » ، فإن ابن تيمية يقطع بتحريمه ، كما قطع القرآن الكريم بتحريم نظيره الجاهلي - « المكاء والتصدية » ، اللذين جعلهما المشركون ، في الجاهلية ، عبادة يتقررون بها إلى الأصنام ! ..

وعن هذا النوع من السماع يفيض في الحديث ، فيقول : « وأما سماع المكاء والتصدية .. وهو التصفيق بالأيدي ، والمكاء مثل الصفير ونحوه - فهذا هو سماع المشركين ، الذي ذكره الله تعالى في قوله : ( وما كان صلاتهم عند البيت إلا مكاء وتصدية ) <sup>(١٤)</sup> فأخبر عن المشركين أنهم كانوا يتخذون التصفيق باليد والتصويب بالفم قربة ودينا .. ولقد عُرف بالاضطرار من دين الإسلام : أن النبي - صلى الله عليه وسلم - لم يشرع لصالح أمة وعبيادهم وزهادهم أن يجتمعوا على استماع الأبيات الملحنة ، مع ضرب بالكف أو ضرب بالقضيب أو الدف ، كما لم يبيح لأحد أن يخرج عن متابعته ، واتباع ما جاء به من الكتاب والحكمة ، لا في باطن الأمر ولا في ظاهره ، ولا لعامي ولا لخاصي .... » .

فالحرمة هنا لأنهم قد جعلوه «قرية ودينا .. وشرعوا ما لم يشرع النبي « عليه الصلاة والسلام ... » وليس المقصود منهم بهذا السماع مجرد رفع الحرج ، بل مقصودهم بذلك أن يُتَّخَذ طريقة إلى الله يجتمع عليه أهل الديانات لصلاح القلوب ، والتشويق إلى المحبوب .. فتستنزل به الرحمة ، و تستجلب به النعمة .. حتى يقول بعضهم : إنه أفضل لبعض الناس أو للخاصة من سماع القرآن من عدة وجوه ، حتى يجعلونه قوتاً للقلوب ، وغذاء للأرواح ، وحادياً للنفوس يحدوهما إلى السير إلى الله ، ويحثهما على الإقبال عليه ، ولهذا يوجد من اعتاده واقتدى به لا يعن إلى القرآن ولا يفرح به ، ولا يوجد في سماع الآيات كما يوجد في سماع الأبيات ، بل إذا سمعوا القرآن سمعوه بقلوب لاهية ، وألسن لاغية ، وإذا سمعوا سماع المكاء والتصدّيـةـ خشعت الأصوات ، وسكتت الحركات ، وأصافت القلوب ، وتعاطلت المشروب (١٩٩) .. (٢٠)

هذا هو السماع البدعة .. وهم أهل المبتدعون في الدين .. وهو سماع لا علاقة له بالفناء ، كفن جميل ، مباح ومرخص به في الدين .. ولا علاقة بين وظائف هذا ووظائف ذاك .. ولا بين أهل هذا وأهل ذاك ! ..

وفي موطن آخر من فتاوى ابن تيمية ، راجبة عن سؤال حول ذات القضية - قضية حكم « السماع » ، الذي جعله بعض الصوفية عبادة من العبادات وقربة من القربات - يقول ابن تيمية : « .. وقول السائل ، وغيره : هل هو - (السمع) - حلال ؟ أو حرام ؟ لفظ مجمل ، فيه تلبيس ، يشتبه الحكم فيه ، حتى لا يحسن كثير من المفتين تحرير الجواب فيه ، وذلك أن الكلام في السماع وغيره من الأفعال على ضربين :

أحد هما: أنه هل هو محرم ؟ أو غير محرم ؟ بل يفعل كما يفعل سائر الأفعال التي تلذ بها النفوس ، وإن كان فيها نوع من اللهو واللعب ، كسماع الأعراس وغيرها ، مما يفعله الناس لقصد اللذة واللهو ، لا لقصد العبادة والتقرب إلى الله ..

والنوع الثاني: أن يفعل على وجه الديانة والعبادة وصلاح القلوب ، وتجريد حب العباد لربهم ، وتزكية نفوسهم ، وتطهير قلوبهم ، وأن تحرك من القلوب الخشية والإذابة والحب ، ورقة القلوب ، وغير ذلك مما هو من جنس العبادات والطاعات ، لا من جنس اللعب والملهيات .

فيجب الفرق بين: سماع المقربين ، وسماع المتباعين ، وبين السماع الذي يفعله الناس في الأعراس والأفراح ، ونحو ذلك من العادات ، وبين السماع الذي يُفعل لصلاح القلوب ، والتقرب إلى رب السموات ، فإن هذا يُسأل عنه: هل هو قربة وطاعة ؟ وهل هو طريق إلى الله ؟ وهل لهم بد من أن يفعلوه لما فيه من رقة قلوبهم ، وتحريك وجدهم لمحبوبهم ، وتزكية نفوسهم ، وإزالة القسوة عن قلوبهم ، ونحو ذلك من المقادير التي تُقصد بالسماع ؟ .. كما أن النصارى يفعلون مثل هذا السماع في كنائسهم على وجه العبادة والطاعة ، لا على وجه اللهو واللعب .

إذا عرف هذا ، فحقيقة السؤال: هل ثباح أن تُجعل هذه الأمور التي هي: إما محرمة ؟ أو مكرهة ؟ أو مباحة ؟ قربة وعبادة وطاعة ، وطريقة إلى الله ؟ ..

ومن المعلوم أن الدين له أصلان ، فلا دين إلا ما شرع الله ، ولا حرام إلا ما حرم الله ، والله تعالى عاتب على المشركين أنهم حرموا ما لم يحرمه الله ، وشرعوا دينا لم يأذن به الله .

ولو سئل العالم عن يعدو بين جبرين : هل يباح له ذلك ؟ قال : نعم ، فإذا قيل : إنه على وجه العبادة ، كما يسمى بين الصفا والمروة ؟ قال : إن فعله على هذا الوجه حرام منكر ، يستتاب فاعله ، فإن تاب وإلا قتل .. ولو سئل : عن كشف الرأس ، وليس الازار والرداء ؟ أفتى بأن هذا جائز ، فإذا قيل : إنه يفعله على وجه الإحرام ، كما يحرِّم الحاج ؟ قال : إن هذا حرام منكر ..

و كذلك لو دخل الرجل إلى بيته من خلف البيت ، لم يحرِّم عليه ذلك ، ولكن إذا فعل ذلك على أنه عبادة ، كما كانوا يفعلونه في الجاهلية ؟ كان أحدهم إذا أحرم لم يدخل تحت سقف ، فنهوا عن ذلك ، كما قال تعالى : (وليس البر بـأن تأتوا البيوت من ظهورها ، ولكن البر من اتقى ، وأتوا البيوت من أبوابها ) (٢١) فبين سبحانه أن هذا ليس بـبر ، وإن لم يكن حراما ، فمن فعله على وجه البر والتقرب إلى الله كان عاصيا ، مذموما مبتدعا ، والبدعة أحب إلى إبليس من المعصية ، لأن العاصي يعلم أنه عاص فيتوب ، والمبتدع يحسب أن الذي يفعله طامة ، فلا يتوب .

ولهذا ، من حضر السماع للعب والله ، لا يعده من صالح عمله ، ولا يرجو به الشواب ، وأما من فعله على أنه طريق إلى الله تعالى فإنه يتغذى علينا ، وإنما تُنهى عنه كمن تُنهى عن دينه ، ورأى أنه قد انقطع عن الله ، وحرم نصيبيه من الله تعالى إذا تركه .

فهؤلاء ضلال باتفاق علماء المسلمين . ولا يقول أحد من أئمة المسلمين : إن اتخاذ هذا دينا وطريقا إلى الله تعالى أمر مباح ، بل من جعل هذا دينا وطريقا إلى الله تعالى فهو ضال ، مفتر ، مخالف لـاجماع المسلمين ، ومن نظر

إلى ظاهر العمل وتكلم عليه ، ولم ينظر إلى فعل العامل ونتيه كان جاهلاً متكلماً في الدين بغير علم ! » (٢٢)

هذا هو رأي شيخ الإسلام ابن تيمية ، الذي يحسب البعض قمة التشدد في الفتيا ! .. والذى يستند إلى فتاواه أغلب الذين يطلقون الأحكام بتحريم مطلق الغناء !

إنه يحدد في وضوح وحسم : أن « من حضر السماع ، لا يعده من صالح عمله ، ولا يرجو به الثواب » فعمله هذا مباح في ذاته ... أما من يرى في السماع « ديانة ، وعبادة » فذلك هو الابتداع في الدين ، وهو حرام بإجماع المسلمين ! ..

والأمر الذي يقطع بأن ما عالجته وحرمنه فتاوى ابن تيمية ، في هذا الأمر ، إنما كان شيئاً مغايراً كل المغايرة للغناء - كفن من فنون جماليات السماع - أقتنى هذا السماع المحدث - الذي سُئل عنه - بكثير من العادات الجاهلية .. فلقد « سُئل : عن أقوام يرقصون على الغناء بالدف ، ثم يسجد بعضهم لبعض على وجه التواضع ، هل هذا سنة ؟ أو فعله الشيوخ الصالحون ! .. ( فأجاب ) : لا يجوز السجود لغير الله ، واتخاذ الضرب بالدف والغناء والرقص عبادة هو من البدع التي لم يفعلها سلف الأمة ولا أكابر شيوخها ..

إن هذا السماع المحدث هو من جنس سماع المشركين ، وهو إليه أقرب منه إلى سماع المسلمين ، وإن قد غلط فيه قوم من صالحى المسلمين ، فإن الله لا يضيع أجرهم وصلاحهم لما وقع من أخطائهم ، فإن النبي - صلى الله عليه وسلم - قال : « إذا اجتهد الحاكم فأهْبَطَ فله أجران ، وإذا اجتهد الحاكم فأخْفَطَه فله أجر واحد » (٢٣)

فمُعَ البدعة في الدين ، التي جعلوا بها هذا الغناء عبادة وقربة إلى الله ، جاءوا بهذه العادات الجاهلية التي قرنوها به .. والتي أفاض في وصفها وتعديادها ابن تيمية في فتاواه ..

لقد كان عصر شيوخ البدع الباطنية التي كادت أن تُغْبَش صفاء العقيدة الإسلامية في التوحيد .. وكان ابن تيمية أبرز فرسان الدفاع عن نقاء هذا التوحيد ، جوهر العقيدة والشريعة والمحضارة في النسق الفكري للإسلام وال المسلمين.

● وبعد ابن تيمية ( ٦٦١ - ٧٢٨ هـ - ١٢٦٣ - ١٣٢٨ م ) يأتي الشاطئي ( ٧٩٠ هـ - ١٢٨٨ م ) - وهو من أبرز أئمة الاجتهداد في المذهب المالكي ، بال المغرب العربي والأندلس - ليؤكد ذات الموقف الفكري من السماع .. فيتحدث عن أن « الغناء والدف قد أبشع في العرس ونحوه ، وأبشع المداء وغيره .. » (٢٤) .. ثم يعرض مكونات الغناء - كفن من الفنون - وكيف أنه يتالف من تحالف وائلف النغم الجيد مع المغني الطيب ، وأنه عندئذ - يشعر حكمه القلوب ورقة الطبائع معا .. أما إذا غاب المغني الطيب ، ولم يبق منه إلا النغم ، فإن ثمرته توقف عند تحريك الطبائع ، الحركات التي لا رقة فيها ولا تواجد .. يعرض الشاطئي لهذه المعانى عندما يقول : « إن الشعر المُغَنَّى به قد اشتمل على أمرين :

أحدهما : ما فيه من الحكمة والموعظة ، وهذا مختص بالقلوب ، ففيها تعلم ، وبها تنفع .. ومن هذه الجهة ينسب السماع إلى الأرواح ..

والثانى : ما فيه من النغمات المرتبة على النسَب التلحينية ، وهو المؤثر في الطبائع ، فيهيجها إلى ما يناسبها ، وهي الحركات على اختلافها ، فكل

تأثير في القلب من جهة السماع تحصل عنه آثار السكون والخضوع ، فهو رقة - وهو التواجد - وكل تأثر يحصل عنه ضد السكون ، فهو طرب لا رقة فيه ولا تواجد .. » (٢٣)

\* \* \*

تلك هي مذاهب الإسلاميين في جماليات السماع ، عرضنا فيها الأمر على النحو الذي أحاط بجوانب القضية .. من القرآن الكريم .. إلى السنة النبوية الشريفة .. إلى تجربة دولة النبي - صلى الله عليه وسلم - والخلافة الراشدة .. إلى عصر ومذاهب الأئمة المؤسسين للمذاهب الفقهية الكبرى .. إلى نماذج من فكر أئمة الاجتهد الذين أولوا هذا الأمر مزيد عناية واهتمام ، على اختلاف مذاهبهم .. ومواطنهم .. وتعاقب العصور التي عاشوا فيها .. فإذا نحن ، بعد هذه الرحلة الفكرية ، مع موقف الإسلام من جماليات السماع ، بإزاء مذهب واحد ، لا خلاف فيه .. وهو إباحة الغناء في ذاته ، لا يكره ولا يحرم إلا بعارض يعرض عليه ، يخرجه عن المقاصد الطيبة التي يستهدفها منه الأسوية من الناس .. إنه كلام ولحن وأداء ، الحسن منه حسن ، والقبيح منه قبيح .. على هذا أجمع أعلام المجتهدون .. كما أجمعوا ، أيضا ، على حرمة كل ابتداع في عبادات الدين وشعائره ، ومن هذا كان إجماعهم ، كذلك ، على تحريم ذلك السمع المحدث ، الذي جعلته «الغنوصية - الباطنية - الصوفية » ديننا يتدينون به ، وقربة يتقربون بها إلى الله ! .. ذلك هو موقف الإسلام وأئمته ، لا اختلاف فيه ، على عكس ما يشيع أولئك الذين يهربون ، في هذا الأمر ، بما لا يعرفون ! ..

\* \* \*

## الهوامش

- (١) (نهاية الأرب) جـ ٤ صـ ١٦٠ - وانظر كذلك ص ١٢٢ وما بعدها .
- (٢) د. محمد عمارة ( معارك العرب ضد الغزاة ) ص ١١٦ - ١١٨ طبعة دمشق - دار قتبة - ١٤٠٨ هـ سنة ١٩٨٨ .
- (٣) (الاعتصام) جـ ١ ص ٢٧٢ ، ٢٧٣ . تحقيق الشيخ محمد رشيد رضا . طبعة مكتبة انس بن مالك - القاهرة سنة ١٤٠٠ هـ .
- (٤) ابن سعد (الطبقات الكبرى) جـ ٢ ق ١ ص ٢٠٥ . طبعة دار التحرير . القاهرة .
- (٥) المصدر السابق . جـ ٢ ق ١ ص ٢٠٤ ، ٢٠٥ .
- (٦) المصدر السابق : جـ ٣ ق ١ ص ٢٠٥ .
- (٧) انظر في ذلك : الشاطبي (الاعتصام) جـ ١ ص ٢٧٢ . والقرطبي (الجامع لأحكام القرآن) جـ ١٤ ص ٥٥ . وابن تيمية (مجموع فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية) جـ ١١ ص ٥٦٩ . طبعة المملكة العربية السعودية . وبيؤكد ذلك ما ذكره الغزالى - وهو شافعى المذهب - عن رأى إمام مذهبة - فلقد قال : « وأما الشافعى . فليس تحريم الغناء من مذهبة أصلًا . وقد قال في الرجل يتخرذ صناعة لا تجوز شهادته . وذلك لأنه من اللهو المكره الذى يشبه الباطل .. وإن لم يكن محرماً بين التحرير .. واستدل بحديث الجاريتين اللتين كانتا تخنيان في بيت عائشة . رضى الله عنها » انظر (إحياء علوم الدين) ص ١١٤٧ - والنصل بكتابه موجود في سياقه بملحق هذا الكتاب .
- (٨) انظر : هنرى كوربان (السهروردى المقتول ، مؤسس المذهب الاشرافى ) ، ص ٩٩ ، ١٠١ ، ١٠٢ ، ١١١ ، ١١٢ ، ١٢٢ . - بحث منشور في كتاب ( شخصيات فلفلة في الإسلام ) للدكتور عبد الرحمن بدوى . طبعة القاهرة سنة ١٩٦٤ م . وانظر كتابنا (الغزو الفكري .. وهم ألم حقيقة ؟) ص ٢٢٦ - ٢٢٨ . طبعة القاهرة سنة ١٩٩٩ م .

(٩) (إحياء علوم الدين) ص ١١٢٦ - وانظر : النص في مكانه بملحق الكتاب ..

(١٠) المصدر السابق : ص ١١٢٨ ، ١١٢٩ ، ١١٤٢ - وانظر النص في مكانه من ملحق هذا الكتاب ..

(١١) المصدر السابق : ص ١١٣٩ - ١١٤٢ - وانظر هذا النص في مكانه من ملحق هذا الكتاب ..

(١٢) المصدر السابق : ص ١١٨٣ - وانظر هذا النص في مكانه من ملحق هذا الكتاب ..

(١٣) المصدر السابق . ص ١١٤٢ - ١١٤٧ - وانظر هذا النص في مكانه من ملحق هذا الكتاب ..

(١٤) الشاهين آلة موسيقية - والكلمة فارسية الأصل - ومن معانيها : عمود الميزان .  
والشاهين : من طيور الصيد الجوارح .

(١٥) المصدر السابق : ص ١١٣٤ - وانظر هذا النص في مكانه من ملحق هذا الكتاب .

(١٦) المصدر السابق : ص ١٢٢ - ٢٣ - وانظر هذا النص في مكانه من ملحق هذا الكتاب .

(١٧) المصدر السابق : ص ١١٥٢ - ١١٥٣ - وانظر هذا النص في مكانه من ملحق هذا الكتاب .

(١٨) المصدر السابق : ص ١١٣١ - ١١٣٢ - وانظر هذا النص في مكانه من ملحق هذا الكتاب .

(١٩) الانتقال : ٣٥ .

(٢٠) (مجموع فتاوى ابن تيمية) ج ١١ ص ٥٥٧ - ٥٦٢ ، ٥٦٥ - ٥٦٨ .

(٢١) البقرة : ١٨٩ .

(٢٢) (مجموع فتاوى ابن تيمية) ج ١١ ص ٣٢٠ - ٣٢٣ .

(٢٣) (مجموع فتاوى ابن تيمية) ج ١١ ص ٦٠٤ ، ٥٩٧ .

(٢٤) (الاعتراض) ج ٢ ص ٨٩ .

(٢٥) المصدر السابق : ج ١ ص ٢٨١ .

\* \* \*

## الفصل الرابع

### حِمَالِيَّاتُ الصُّورَ

أما « خصام » المنهج الإسلامي مع « فنون التشكيل » - رسمًا ونحتًا وتصویرًا - والذى يحسبه الكثيرون خصامًا حقيقيًا .. فإن هذا الحسبان ، هو الآخر ، ليس أكثر من وهم من الأوهام .. وسبيلنا إلى إزالة هذا الوهم ، ونفى هذا الخصام ، هو النظر في المصادر النقية والجوهرية لهذا المنهج - القرآن والسنّة - ثم الاستئناس بآراء واجتهادات بعض الفقهاء - القدماء والمحدثين - في هذا الموضوع .. وذلك وصولاً إلى جلاء الموقف الحقيقي للمنهج الإسلامي من فنون الرسم والنحت والتصویر ..

\* \* \*

### في القرآن الكريم

وبادئ ذي بدء .. فإن القرآن الكريم لم يتخذ من التصویر للأحياء موقفًا معياديًّا بطلاق وتعظيم .. بل لقد أنماط الأمر بالمقاصد والغايات والنتائج والثمرات .. فلماذا كانت الصور والتماثيل وسائل للشرك بالله ،

وسِبَلًا يَتَحْرِفُ الْبَعْضُ بِتَعْظِيمِهَا عَنْ عِقِيدَةِ التَّوْحِيدِ ، كَانَ الرَّفْضُ لِهَا وَالْتَّحْرِيمُ لِصَنْعِهَا هُوَ مَوْقِفُ الْقُرْآنِ .. أَمَّا إِذَا كَانَتْ لِمُجَرَّدِ الزَّيْنَةِ وَالتَّجْمِلِ وَالْجَمَالِ ، وَلِإِبْرَازِ بِرَاعَةِ الْإِنْسَانِ وَقُدْرَتِهِ ، وَلِتَجْمِيلِ الْحَيَاةِ ، وَتَنْمِيَةِ الْحَسَنِ الْجَمَالِيِّ عِنْدَ الْإِنْسَانِ ، وَكَذَّلِكَ إِذَا كَانَتْ لِتَخْلِيدِ الْقِيمِ وَالْمَعَانِي وَالْمَأْثِرِ الْطَّيِّبَةِ وَالْجَمِيلَةِ .. الْخَ .. الْخَ .. فَإِنَّهَا عِنْدَئِذٍ تَصْبِحُ مِنَ الطَّيِّبَاتِ الْمُبَاحَةِ ، بَلْ وَالْمَقْصُودَةُ الْمَرْغُوبَةُ ، بِاعْتِبَارِهَا مِنْ نَعْمَالِهِ عَلَى الْإِنْسَانِ !

وَلَقَدْ عَرَضَ الْقُرْآنُ الْكَرِيمُ لِلْحَدِيثِ عَنْ « التَّمَاثِيلِ » - صِرَاطَةً وَبِالنَّصِ - فِي مَوَاطِنٍ تِلْكَ .. وَجَاءَ حَدِيثُهُ عَنْهَا فِي أَحَدٍ هَذِهِ الْمَوَاطِنِ حَدِيثُ الرَّافِضِ الْمُحْرَمِ .. وَفِي النَّاسِ حَدِيثُ الْعَادَ لِهَا مِنْ نَعْمَالِهِ عَلَى الْإِنْسَانِ .. وَفِي التِّلْكَ حَدِيثُ الْعَادَ لِهَا مَعْجِزَةً لِنَبِيِّهِ مِنْ أَنْبِيَاءِ اللَّهِ ! ..

فَفِي سُورَةِ « الْأَنْبِيَاءَ » وَبِصِدْدِ الْحَدِيثِ عَنْ قَوْمٍ إِبْرَاهِيمَ ، عَلَيْهِ السَّلَامُ ، أُولَئِكَ الَّذِينَ اتَّخَذُوا التَّمَاثِيلَ أَصْنَامًا عَبْدُوهَا مِنْ دُونِ اللَّهِ ، جَاءَ حَدِيثُ الْقُرْآنِ مَعَادِيًّا لِهَذِهِ التَّمَاثِيلِ ، وَمِنْ ثُمَّ - بِالْتَّبَعِيَّةِ - لِصَنَاعَتِهَا عِنْدَمَا تَسْتَهْدِفُ هَذَا الشَّرُكُ بِاللَّهِ - ( وَلَقَدْ آتَيْنَا إِبْرَاهِيمَ رُشْدَهُ مِنْ قَبْلٍ وَكَنَا بِهِ عَالَمِينَ . إِذْ قَالَ لِأَبَيِّهِ وَقَوْمِهِ : مَا هَذِهِ التَّمَاثِيلُ الَّتِي أَنْتُمْ لَهَا عَاكِفُونَ ؟ . قَالُوا : وَجَدْنَا أَبِيَّنَا لَهَا عَابِدِينَ . قَالَ : لَقَدْ كُنْتُمْ أَنْتُمْ وَآبَاؤُكُمْ فِي ضَلَالٍ مُّبِينٍ . قَالُوا : أَجْتَنَّا بِالْحَقِّ أَمْ أَنْتُمْ مِنَ الْلَّاعِبِينَ ؟ . قَالَ : بَلْ رَبُّكُمْ رَبُّ السَّمَاوَاتِ وَالْأَرْضِ الَّذِي فَطَرَهُنَّ وَأَنَا عَلَى ذَلِكُمْ مِنَ الشَّاهِدِينَ ) .

وَلَمْ يَقْفِ المَوْقِفُ الْقُرَآنِيُّ مِنْ هَذِهِ « التَّمَاثِيلِ » عِنْدَ حَدِيثِ التَّسْقِيَّةِ بِالْقُولِ وَالْحَجَّةِ وَالْمَنْطَقِ ، بَلْ لَقَدْ أَرَادَ اللَّهُ تَنْبِيَهُ إِبْرَاهِيمَ أَنْ يَحْطُمَ هَذِهِ « التَّمَاثِيلِ » وَيُمْحِيَ وَجْهَهُ وَجُودَهُ هَذِهِ الْأَصْنَامِ .. فَاسْتَمِرَ سِيَاقُ الْقُرْآنِ يَتَحَدَّثُ عَنْ قَوْلِ

إبراهيم ، عليه السلام ، لقومه : ( وتأتى الله لا كيدين أصنامكم بعد أن تولوا مدبرين . فجعلهم جذاناً إلا كباراً لهم لعلهم إلى الله يرجعون ) (١) .

وما صنعته إبراهيم مع « التماثيل » المعبودة ، هو ما صنعته خاتم المرسلين محمد - صل الله عليه وسلم - ، عندما ظهر شبه الجزيرة العربية من كل أثر لها ، وأدَّن في الناس ، يومئذ ، وهو يحطّمها ، قائلاً : ( جاء الحق وزهق الباطل إن الباطل كان زهوقا ) (٢) .

أما الموطن الثاني الذي عرض فيه القرآن - باللفظ - للحديث عن التماثيل ، فكان في معرض تعداد نعم الله سبحانه على نبيه سليمان ، عليه السلام ، فلقد ذكر القرآن « التماثيل » ، وصنعتها وصانعيها باعتبارها من نعم الله على نبيه سليمان ! .. فهو قد سخر له الريح .. وأتاح له عيناً تقيض بالنحاس المذاب - ( القطر ) - .. وسخر له الجن تصنع له بعضًا من زينة الحياة الدنيا وجمالها : بيوتاً عالية . ( محاريب ) وحُفراً كبيرة - ( جفان ) - . وقدروا راسيات .. وأيضاً : « تماثيل » من زجاج ونحاس ورخام ، تصور الأحياء ، بل وتصور الأنبياء والعلماء ! .. كما يقول المفسرون - (٣) ! .. ( ولسليمان الريح غدوها شهر ورواحها شهر وأسلنا له عين القطر ومن الجن من يعمل بين يديه بإذن ربِّه ومن يزعغ منهم عن أمرنا نذقه من عذاب السعير . يعملون له ما يشاء من محاريب وتماثيل وجفان كالجواب وقدر راسيات ، اعملوا آل داود شكرًا وقليل من عبادى الشكور ) (٤) ..

« فالتماثيل » ، هنا - وعند انتقاء مظنة عبادتها - هي من نعم الله على الإنسان ، وعاملها وصانعيها إنما يعملها ( بإذن ربِّه ) .. وعلى الذين أنعم الله عليهم بهذه النعمة مقابلتها بالشكر لله - وأحد مظاهره : اكتشاف ما فيها من جمال ! .

أما الموطن الثالث ، الذي ورد فيه حديث القرآن عن تماثيل الأحياء ، فذلك الذي جاء فيه الحديث عن معجزات نبى الله عيسى بن مريم ، عليهم السلام ( ويعلمه الكتاب والحكمة والتوراة والإنجيل . ورسولاً إلى بني إسرائيل أني قد جئتكم بآية من ربكم ، أني أخلق لكم من الطين كهيئة الطير فأنفع فيه فيكون طيراً بِإِذْنِ اللَّهِ .. ) (٥) ... ( إِذْ قَالَ اللَّهُ يَا عِيسَىَ بْنَ مَرْيَمَ اذْكُرْ نَعْمَتِي عَلَيْكَ وَعَلَى الَّذِي أَذْكَرَكَ إِذْ أَيْدَتْكَ بِرُوحِ الْقَدْسِ تَكَلُّمُ النَّاسُ فِي الْمَهْدِ وَكَهْلًا وَإِذْ عَلَمْتُكَ الْكِتَابَ وَالْحِكْمَةَ وَالْتُّورَاةَ وَالْإِنْجِيلَ وَإِذْ تَخْلُقُ مِنَ الطِّينِ كَهْيَةَ الطِّيرِ بِإِذْنِي فَتَنْفَعُ فِيهَا فَتَكُونُ طِيرًا بِإِذْنِي .. ) (٦) .

فهى ، هنا ، وحيث لا مظنة للشرك ، ولا خطر على التوحيد : آية من آيات الله ، ونعمه من نعمه على عيسى ، عليه السلام . إذن فموقف القرآن الكريم من التصوير والتماثيل ، للأحياء ، ليس واحداً ، وليس عاماً ، وليس مطلقاً .. فحيثما تكون سبيلاً للشرك باهـ . شركاً جلياً أو خفياً - فهى حرام ، والواجب تحطيمها .. أما عندما تنتفى مظنة عبادتها وتعظيمها والشرك بواسطتها ، فهى عندئذ ، من نعم الله ، التي يجب على الإنسان أن يقصد إليها ، وأن يتخذ منها سبيلاً لترقية حسه وتحمـل حـياتـه ، وترـكـةـ الـقـيمـ الطـيـةـ وـتـخـلـيـدـهاـ .

هذا عن موقف القرآن الكريم من قنون التشكيل - والتى يقاس المرسم منها والتصوير على التماـثـيلـ .

\* \* \*

بل إنـناـ إذاـ نـظـرـنـاـ فـيـ الـبـلـاغـ الـقـرـآنـىـ ، وـأـمـعـنـاـ النـظـرـ فـيـ أـسـالـيـبـ عنـ المـعـانـىـ التـىـ يـرـيدـ اللـهـ إـبـلـاغـهـ إـلـىـ الـعـالـمـىـنـ ، فـسـتـجـدـ فـيـ هـذـهـ الـأـسـالـيـبـ

السبيل والوسائل والأدوات التي يعتمدتها القرآن لتنمية الحاسة الجمالية لدى الناظر في هذا القرآن الكريم .

إن بلاغة القرآن هي بعض من إعجازه .. وهذه الحقيقة لا يمكن إدراكتها ووغيها ، ومن ثم الإيمان بها ، إلا من قوم قد ارتفعت بهم الحاسة الفنية إلى حيث يدركون ما في هذا الكتاب من أسرار الإعجاز وفنون البيان .. فالإيمان بالإعجاز القرآني مرهون بازدهار الحاسة الفنية لدى المسلم ، ويتحول هذه الحاسة إلى قسمة ملحوظة في الحضارة الإسلامية ، ومن ثم فإن البداية قاضية بأن يكون القرآن داعيًّا يذكر تنمية الحاسة الفنية لدى المسلمين .

وإذا انتقلنا ، في هذه القضية ، من مجال التعميم إلى ميدان الدراسة الواقعية ، رأينا كيف امتلأت صور القرآن الكريم بما نسميه في الدراسات الأدبية والفنية بـ : « التعبير بالصور » ، أي رسم الصور الحسية كي تعبر بها آياته عن المقولات والمعانى والأفكار .. فنحن ، في القرآن ، أمام « لوحات » تعبير بالصورة المرئية والمحسوسة عن المعانى والأفكار والمعقولات .. أي أمام « التمثيل » و « التصوير » .

● فعندما يتحدث القرآن الكريم عن الذين كفروا ، فتأحبط الكفر أعمالهم ، وأضاع التمار المرجوة من مثليها ، نجده « يمثل » هذه « الفكرة » فيعرضها في « صور » محسوسة ، و « يرسمها » في لوحات فنية تراها العين عندما ينطق بكلماتها اللسان ! .. فأعمال هؤلاء الكفار : كرماد هبت عليه الريح العاصفة ، فلم تبق منه لاصحابه كثيراً ولا قليلاً ( مثل الذين كفروا بربهم أعمالهم كرماد اشتتدت به الريح في يوم عاصف لا يقدرون مما كسبوا على شيء ، ذلك هو الضلال البعيد )<sup>(7)</sup> .

ولوحة فنية أخرى يصور فيها القرآن الكريم هؤلاء الكافرين الذين جعل تنكيبهم عن الحق ودعوته وأهله وهديه بمثابة الصنم بكم المعطلة ملكاتهم العقلية ، أما ما يهدون به فليس إلا التشويق ! .. ( ومثل الذين كفروا كمثل الذي ينزع بما لا يسمع إلا دعاء ونداء حرم بكم عمن فهم لا يعقلون )<sup>(٨)</sup> .

أما اليهود الذين حولوا كتابهم ، التوراة ، إلى « شكل » غاب من ساحتهم ما به من « مضمون » ، فإنهم كمثل الحمار ، يحمل الكتب الثقيلة الكثيرة دون أن يدرى من مضمونها شيئاً أو ينتفع بقليل من هذا المضمون .. ( مثل الذين حملوا التوراة ثم لم يحملوها كمثل الحمار يحمل أسفاراً ، يشن مثل القوم الذين كذبوا بأياتنا ، والله لا يهدي القوم الظالمين )<sup>(٩)</sup> .

أما ذلك البائس الذي آتاه الله الآيات ، فانسلخ منها بدلًا من أن يتزمنها ويهتدى بها ، فإن الغواية قد أصابته ببؤس جعل منه مثل الكلب اللاهث في كل الحالات .. ( وقتل عليهم نبا الذي آتيناهم آياتنا فانسلخ منها فاتبعه الشيطان فكان من الغاوين . ولو شئنا لرفعناه بها ولكنه أخذ إلى الأرض واتبع هواه فمثله كمثل الكلب إن تحمل عليه يلهث أو تتركه يلهث ذلك مثل القوم الذين كذبوا بأياتنا فاقصصوا القصص لعلهم يتفكرون )<sup>(١٠)</sup> .

أما هؤلاء الذين تركوا الاستئثار والاستعانة بالله وأسبابه وطرقه ، ورکزوا إلى غيره ، وهم منهم أن لدى هذا الغير نصراً يستعياضون به عن نصر القادر الحكيم ، فإن ما يعتمدون عليه لا يعدو ، في قوله : « قوة » بيت العنكبوت ! .. ( مثل الذين اتخذوا من دون الله أولياء كمثل العنكبوت اتخذت بيئاً ، وإن أوهن البيوت لبيت العنكبوت لو كانوا يعلمون )<sup>(١١)</sup> .

● وطلاب الحياة الدنيا .. أولئك الذين يققون منها عند حدود المعب واللهو والزينة والتفاخر بما لا يستقر ولا يثبت ولا يدوم .. يرسم القرآن الكريم لهم ولما اختاروه ووقفوا عنده لوحات تجسد لهم الضياع الذي اختاروا والبؤس الذي ينتظرونهم انتظار المصير ! .. فهذا النبات الذي جادت به الصحراء بعد أن زارها المطر ، سرعان ما تصيبه المصفرة ، ثم يصبح حطاماً ! .. ( اعلموا أنما الحياة الدنيا لعب ولهو وزينة وتفاخر بينكم وتکاثر في الأموال والأولاد كمثل غيث أعمج الكفار نباته ثم يهيج فتراه مصفرًا ثم يكون حطاماً وفي الآخرة عذاب شديد ومحفرة من الله ورضوان ، وما الحياة الدنيا إلا متاع الغرور ) (١٢) .. ( واخرب لهم مثل الحياة الدنيا كماء أنزلناه من السماء فاختلط به نبات الأرض فأصبح هشيمًا تذروه الرياح ، وكان الله على كل شيء مقتدرًا ) (١٣) . ( إنما مثل الحياة الدنيا كماء أنزلناه من السماء فاختلط به نبات الأرض مما يأكل الناس والأنعام حتى إذا أخذت الأرض زخرفها وازينت وظن أهلها أنهم قادرون عليها أتواها أمرنا ليلاً أو نهاراً فجعلناها حصيناً كأن لم تزن بالامس ، كذلك يفصل الآيات لقوم يتفكرون ) (١٤) .

نعم .. كذلك يفصل الله الآيات .. وكذلك يصور القرآن الأفكار فيحيل المعقولات إلى صور محسوسة تعرضها آياته الكريمة في لوحات ! ..

● أما أولئك الذين يفسدون ثمرات إنفاقهم الأموال بالرياء والسمعة والتفاخر ، عندما يجعلونها المقاصد والغايات من وراء الإنفاق ، فإن إنفاقهم هذا تراب وغبار غطى سطح جبل صخرى أملس ، فالناظر إليه يحسبه تراباً ، لكن وابل المطر سرعان ما يعرى الزيف ويكشف الصد

ويذهب بثمرات الإنفاق الذي لم يقصد به وجه الله ! .. ( يا أيها الذين آمنوا لا تبطلوا صدقاتكم بالمن والأذى كالذى ينفق ماله رثاء الناس ولا يؤمن بالله واليوم الآخر فمثلك كمثل صفوان عليه تراب فأصحابه وأهل فتره صلدا لا يقدرون على شيء مما كسبوا والله لا يهدى القوم الكافرين ) (١٥) .. أما إذا كان الإنفاق في سبيل الخير ومصالح الأمة وابتغاء مرضاة الله ، كما هو الواجب ، وكما هو شأن المؤمنين ، فإن ثمراته تبقى ، بل وتزدهر وتنضاعف ... ( ومثل الذين ينفقون أموالهم ابتغاء مرضاة الله وتنبيئاً من أنفسهم كمثل جنة يربوها أصحابها وأهل فاتت أكلها ضعفين فإن لم يصبها وأهل فطل ، والله بما تعلمون بصير ) (١٦) .

لوحاتان تجسدان الأفكار والمعانى والمعقولات بالصور المرئية والمحسوسة ، تعرضهما الآيتان المتتابعتان : فالتراب الذى يعلو الصخر الأملس شرعن ما يذهب به المطر .. بينما يسبب هذا المطر النماء للحديقة التى تعلو الربوة فتوتى أكلها ضعفين ، فشتان ما بين الريوتين المتقابلتين ، عندما ينزل المطر عليهما ، فتحتول إحداهما إلى صخرة جرداء ، بينما تصبح الثانية جنة غناء ! ..

● والكلمة .. الفكرة .. كثيراً ما تتحول في آيات القرآن الكريم ، بالتمثيل ، إلى صورة محسوسة ، ينمى إبداعها الحاسة الفنية للمتبررين المتفكرین ! .. ( ألم تر كيف ضرب الله مثلاً كلمة طيبة كشجرة طيبة أصلها ثابت وفرعها في السماء ، تؤثى أكلها كل حين بإذن ربها ، ويضرب الله الأمثال للناس لعلهم يذكرون ) (١٧) .

وفي مقابل هذه الشجرة ، ذات الأصل الثابت الراسخ ، والفروع السامقة

فِي السَّمَاءِ ، وَالَّتِي تَعْطِي طَيْبَ الْعَطَاءِ فِي كُلِّ الْأَحَادِيْنِ .. فِي مُقَابِلَتِهَا ، وَعَلَى  
الْمُضَدِّ مِنْهَا ، صُورَةُ الْكَلْمَةِ الْخَبِيْثَةِ ! .. ( وَمِثْلُ كَلْمَةِ خَبِيْثَةٍ كَشْجَرَةٍ خَبِيْثَةٍ  
أَجْتَمَّتْ مِنْ فَوْقِ الْأَرْضِ مَا لَهَا مِنْ قَرَارٍ ) ( ١٨: ٩ ) .

هكذا .. وعلى هذا النحو تتناثر في القرآن الكريم تلك « الصور » التي  
تجسد الأفكار وترسم المعقولات وتحول المعاني إلى لوحات فنية تُقرأ  
باللسان ، وترى بالبصرة ، وترسم في المخيلة .. وتكاد أن تلمسها الحواس  
التي تستشعر جمال إعجاز القرآن الكريم ..

وهكذا .. تتحالف هذه السبل من التعبير الجمالي والتربيَة الجمالية ، مع  
صريح موقف القرآن من التماضيل ، كنشاط جمالي ، على بيان الموقف  
الحقيقي للقرآن الكريم من فنون التشكيل الجمالي - رسمًا ونحوًا  
وتصویرًا - وهو الموقف الذي يرى فيه نعمة من نعم الله وأية من آياته ،  
إذا أمن الناس الشرك والتعظيم لغير الله .

\* \* \*

## وَالسَّنَةُ النَّبُوَيْةُ

أما موقف السنة النبوية .. فهو الذي يحتاج إلى التفصيل والتفسير  
والمقارنات .. وذلك لأنَّ أغلب « أدلة » الذين أصطنعوا « الخصومة » بين  
المنهج الإسلامي وبين هذه الفنون ، كانت أحاديث نبوية ، استند إليها  
الفقهاء الذين قالوا بالتحريم لهذه الفنون ..

فلقد انطلق عدد من العلماء الذين حرموا الرسم والنحت والتصوير من  
ظاهر نصوص عدد من الأحاديث النبوية الشريفة ، ليقولوا إنَّ السنة النبوية

قد حرمت الصور والتماثيل للأحياء - حيوانات كانت أو إنساناً - وأنها بذلك قد نسخت الإباحة التي كانت لها في شريعة النبي سليمان ، عليه السلام ..

وحتى إذا سلمتنا بالقول بالنسخ لهذه الإباحة التي كانت في الشرائع السابقة ، فإننا سنجد أن علة حدوث هذا النسخ هي : تحول الصور والتماثيل - في الواقع الذي ظهر فيه الإسلام - إلى معبدات ، كما كان حالها لدى قوم إبراهيم ، عليه السلام ، وهو ما لم تكنه زمن نبوة سليمان ... وإنما كانت الأحكام تدور مع عللها والحكمة منها وجوباً وعدماً ، فإن التحرير للتماثيل والصور سيصبح ، بداهة ، مرهوناً ومشروطاً ومعللاً بمظنة اتخاذها إنداها تشارك الله في الألوهية والربوبية والتعظيم ، فإنما ما انتقى هذا السبب وزالت هذه المظنة انتقى التحرير ، وعادت الإباحة حكماً للصور والتماثيل ، من جديد ..

ولحسن الحظ .. فإن « النظرة الشاملة » ، وأيضاً « الاستقرائية » للأحاديث النبوية التي رويت في « الصور والتماثيل » تؤكد هذا الذي نذهب إليه ، وتقطع بيان التحرير مرهون ومشروط ومعلل بكون هذه الصور والتماثيل مظنة العبادة والإشراك بالله ، كما أنها تقصي عن أن هذه الأحاديث التي تنهى عن « الصور والتماثيل » إنما كانت تعالج شئون جماعة يشرىء هي قريبة عهد بالشرك والوثنية ، وحديثة عهد بالتوحيد الإسلامي ، وأن توحيدها لله سبحانه قد خرج بها من هذه الحالة خروج الدواء بالمربيض من مرحلة العلة إلى بدايات طريق الشفاء .. فهى قد خرجت من الوثنية وعيادة الصور والتماثيل ، لكنها كانت لا تزال في « دور

النقاهة»، الامر الذى استدعى تركيز الأحاديث النبوية على النهى عن اتخاذ الصور والتماثيل ، سداً للذرائع ، وتقديماً لدفع المضرة على جلب المصلحة .. وهي قواعد تشريعية إسلامية .. وذلك، كيلا تعود هذه الجماعة إلى مرض الوثنية والشرك من جديد ..

وإذا كان ضبط المصطلحات هو مما يعين على دقة الفهم وجلاء القضية ، فإن من الواجب أن ننبه على أن «الصور» في الأحاديث النبوية التي عرضت لهذه القضية إنما يراد بها «الصنم والوثن المعبد» من قبل المشركين .. فلم يكن بمكة أو المدينة ، أو البوادي من حولهما ، يومئذ ، «حركة فنية» ، تصور بالألوان ، أو بالآلات التصوير .. كانت الصورة هي «الصنم والوثن»، ينحت نحتاً ، أو يرسم بالنسج على النسيج ، أو بالرسم أو بالحفر على الجدران والأثاث .. ومن هنا ، فإن النهى عن «الصور» وذم «المصورين» هو حديث عن «الاصنام والأوثان» وعن الذين يحترفون صناعة هذه «الاصنام والأوثان»، وليس حديثاً عن «الصور» و«المصورين» ، بالمعنى الذى يراد اليه عند الحديث عن فنون التشكيل وفنانيها ، يشهد لهذه الحقيقة الهامة المقارنة بين حديثين شريفين ورد فيما مصطلح «الصورة» ويفسر ثانهما الأول على النحو الذى يضبط معنى هذا المصطلح ضبطاً لا سبيل معه إلى التجاوز أو الابهام ..

ففي الحديث الذى يرويه عبد الله بن عمر ، يقول الرسول - صلى الله عليه وسلم - : «الذين يصنعون هذه الصور يعذبون ، ويقال لهم : «أحيوا ما خلقتم»<sup>(١٤)</sup> .. أما الضبط لمعنى «الصورة» ، على النحو الذى أشرنا إليه ، فإننا واجدوه في الحديث الذى يرويه أبو هريرة ، والذي يقول فيه الرسول

ـ صلى الله عليه وسلم ـ، متحدثاً عن خير الناس يوم القيمة : « يجمع الناس يوم القيمة في صعيد واحد ، ثم يطلع عليهم رب العالمين ، ثم يقال : ألا تتبع كل أمة ما كانوا يعبدون ؟ .. ففيتمثل لصاحب الصليب صليبيه ، ولصاحب الصور صوره ، ولصاحب النار ناره ، فيتبعون ما كانوا يعبدون ، ويبقى المسلمون .. » (٢٠). فالأمم التي انحرفت عن التوحيد في الألوهية والريوبية ، قد تمثلت لها معبداتها .. الصليب للنصارى .. والصور - أى الأصنام - للوثنيين .. والنار للمجوس .. فالصورة ، إذن ، هي « المصنم والوشن » المعبود - للمشركيين - من دون الله .. وليس تلك التي نتعارف عليها اليوم عندما نتحدث عن « الصور » و « المصورين » ! ..

وثانية الحقائق التي يجب التنبيه عليها ونحن مقدمون على استعراض المأثورات والأحاديث التبوية التي رويت في هذا الموضوع ، هي وجوب الاستحضار والتذير للمناخ والبيئة والإطار الذي قيلت فيه هذه الأحاديث ، وذلك حتى تدرك فيها ومنها المقاصد والعلل والحكم والغايات .. فهني قد قيلت للمؤمنين بالله الواحد ، كانوا حتى الأمس القريب يعبدون الصور والتماثيل .. وهم لاء المؤمنون كانوا محاطين بعيدة الصور والتماثيل الذين لم يؤمنوا بعد .. وصناعة التسييج والأثاث والأدوات - وهم في الأساس من غير العرب - كانوا يزينون مصنوعاتهم ومسووجاتهم بصور الآلهة - (الأصنام) - ترويجاً لها في البيئة الوثنية .. ومن هنا كان النهي عن هذه « الصور » نهياً عن الوثنية ، ودعوة إلى تنقية المنازل والأندية من صور الأصنام المعبودة في الجاهلية ، وسعياً لاجتناث جذور المرض الوثنى ، وذلك حتى تبرأ هذه الجماعة البشرية تماماً من الشرك والتعددية ، فتحل محل

العبودية لله وحده ، وترسخ في قلوبها عقيدة التوحيد .. ولذلك جاء النهي عن «الصور» التي تمثل الأحياء - وهي التي كانت تعبد - ولم يحدث نهي عن صور الشجر ، أو تلك التي تحاكي الطبيعة ، إذ لم تكن من المعبودات .. فالمستهدف ليس «الفن» ولا «الجمال» ، وإنما الوثنية والمسارب التي يمكن أن تؤدي إلى عودة الإشراك بالله مرة أخرى إلى عقائد الناس ..

في إطار هذه الحقائق نقرأ ونفهم قول رسول الله - صلى الله عليه وسلم - «من صور صورة عذب يوم القيمة حتى ينفع فيها ، وليس بذاقع» <sup>(٢١)</sup> .. أى حتى ينفع فيها الروح فيحييها .. وأئنني له أن يصنع ذلك ! ..

ولقد جاء رجل من أهل العراق ، كان يحترف التصوير ، جاء إلى عبد الله ابن عباس ، فقال له : « يا بن عباس ، إني رجل أصور هذه الصور ، وأصنع هذه الصور ، فاقتنص فيها ؟ » .. فقال له ابن عباس : « أنت بما سمعت من رسول الله - صلى الله عليه وسلم - سمعت رسول الله يقول : كل مصوّر في النار ، يجعل له بكل صورة صورها نفس تعذبه في جهنم » ! .. ثم استطرد ابن عباس فأشعار على الرجل أن يصور ما لا حياة فيه ، فيمارس «الفن الجميل» ، في غير ما هو مظنة الوثنية ، مما جاء فيه النهي والتحريم .. فقال للرجل : « .. فإن كنت لا بد فاعمل ، فلما جعل الشجر وما لانفس فيه .. » <sup>(٢٢)</sup>

ولقد وضع الرسول - صلى الله عليه وسلم - هذا الحكم وهذا الموقف موضع التطبيق ، فقد المسلمون حملة إزالة وتحطيم لصور المعبودات الوثنية وتماثيلها .. صنعوا ذلك بالمدينة - قبل فتح مكة وتطهير الكعبة - .. ففي الحديث الذي يرويه على بن أبي طالب ، يقول : « كان رسول الله - صلى الله عليه وسلم - في جنازة ، فقال : أياكم ينطلق إلى المدينة فلا يدع بها وثنا إلا

كسره ولا قبراً سواه ولا صورة إلا لطختها؟ . فقال (سبعة) : أنا، يا رسول الله، فانطلق ثم رجع، فقال : يا رسول الله، لم أدع بها وتنـا إلا كسرته، ولا قبراً إلا سويته، ولا صورة إلا لطختها . ثم قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم : من عاد لصنعة شيء من هذا فقد كفر بما أنزل على محمد .. » (٢٢) . فالازالة والتحطيم، هنا، كانت لرموز وثنية، بما فيها القبور المعظمة وشواهدها ! .. ويوم فتح مكة .. أمر النبي - صلى الله عليه وسلم - عمر بن الخطاب أن يتقدمه إلى الكعبة فيزيل من داخلها الصور والتماثيل المعبودة والمعظمة ، والتي كانت تمثل إبراهيم وإسماعيل ومريم ، عليهم السلام .. فعن ابن جريج : « .. أن النبي - صلى الله عليه وسلم - نهى عن الصور في البيت ، ونهى الرجل أن يصنع ذلك . وأنه أمر عمر بن الخطاب ، زمن الفتح ، وهو بالبطحاء ، أن يأتى الكعبة فيمحى كل صورة فيها ، ولم يدخل البيت حتى مُحيت كل صورة فيه .. » (٢٣) .

ويروى ابن عباس أن النبي - صلى الله عليه وسلم - « لما رأى الصور في البيت - (يعنى الكعبة) - لم يدخل ، وأمر بها فمحيت ، ورأى - (صور) - إبراهيم وإسماعيل ، عليهمما السلام بآيديهما الأزلام (٢٤) ، فقال : قاتلهم الله ! والله ما استقسموا بالازلام قط » (٢٥) .

وفي البخارى أن عمر بن الخطاب كان يمتنع عن دخول الكنائس من أجل ما فيها من التماثيل والصور المعبودة » وكأن ابن عباس يصل في البيعة إلا بيعة فيها تماثيل » .

فالنهى والتحريم ، في النظرية والتطبيق ، يستهدف مظان الشرك ، وشرك الوثنية ، والروافد التي تحفظ الحياة المغيبة عقيدة التوحيد ، أو

تغيش نقاء هذا التوحيد !.. وليس التصوير أو النحت أو الرسم ، كفن من فنون الجمال .. فال الأول - مصادر الشرك ورموزه ومظانه - بيته وبين التوحيد الإسلامي العداء الدائم والتناقض القائم والصراع الذي لا يزول .. أما الفن التشكيلي - رسمًا ونحتًا وتصويرًا - فإنه لون من ألوان النشاط الجمالي للإنسان ، يدور الحكم فيه وال موقف منه مع علته وحكمته وغايته و منفعته و جوهرها و عدمها ، إن في الإباحة أو الاستحباب ، أو المذموم ، كراهة أو تحريم ..

فإذا ما جئنا إلى التجربة العملية - وأيضاً الذاتية - لرسول الله - صلى الله عليه وسلم - مع الصور ، وفي داخل بيته . ومع أهله ، رأينا الأحاديث التي تحكى هذه التجربة شاهدة على هذا الذي نقول .. فعندما تكون الصور مظنة شبيهة بالإيحاء بتعظيمها ، أو تمثل شاغلاً يعرف المصلى عن الحضور المستغرق في صلاته و مثوله بين يدي مولاه ، أو مظنة شبيهة بالإيحاء بأن التوجّه في الصلاة إنما هو إليها !.. عندما يكون الأمر ذلك ، أو نحوه منه ، أو موهماً لشيء مما يحتويه ، يكون نهي الرسول - صلى الله عليه وسلم - عنها ، ودعوته لإزالتها .. فإذا ما تحولت هذه الصور عن أماكنها هذه ، فزالت عنها تلك المظنة والشبيهة ، غدت مقبولة في بيت النبوة ، بل وأصبحت مما يستخدمه الرسول عليه الصلاة والسلام ..

فعائشة ، أم المؤمنين ، تروي الحديث فتقول : « قدم رسول الله - صلى الله عليه وسلم - من سفر ، وقد اشتريت نمطاً - ( ثوباً من صوف - أو بساطاً ) - فيه صورة ، فسترته على سهوة بيتي ( السهوة : الرف ، أو الطاق ، أو الكوأة ) - فلما دخل - صلى الله عليه وسلم - كره ما صنعت ، وقال :

تسترين الجُدرُ يا عائشة ؟ .. فطرحته ، فقطعته مرفقين - (وسادتين) ، فقد رأيته متكتئاً على إحداهما وفيها صورة « (٢٧) .

فكراهة الرسول ، هنا للصورة قد ارتبطت بكونها ترفاً يستهدف مجرد ستر الجُدر ! وبكونها ، بهذا الوضع في مثل هذا الواقع مما يستقبله المصلى ، فتشغله ، أو توهم بمحظته استقبالها في الصلاة ! .. فلما انتقلت الصورة إلى الوسادة ، لم يكرهها رسول الله ، ولم ينه عنها ، بل استخدم الوسادة « وفيها الصورة » ، كما تقول عائشة في الحديث ! .

ويؤكد هذا التفسير - هذا إذا كان محتاجاً إلى تأكيد ؟! - حديث الصاحبى أنس بن مالك .. وهو خادم الرسول ، العارف بشئون منزله - الذى يقول فيه : « كان قراماً - (ستر) - لعائشة قد سرت به جانب بيتها ، فقال رسول الله - صلى الله عليه وسلم - أميطى عنا قرامك هذا ، فإنه لا تزال تصاويره تعرض لي في صلاتي » (٢٨) .. فالنتيجة خالص ومعلم بمكان وضعه ، والسبب في إزالته هو أن تصاويره تعرض أمام الرسول إذا قام للصلاة .. أى أن العلة هي قصد الابتعاد عن ما يشغل المصلى عن الصلاة ، وإزالة كل ما من شأنه إيجاد شبهة مظلمة التعظيم لغير الله ..

ولذلك .. فعندما تزول هذه الشبهات وهذه المظان وهذه المحاذير عن الصور والتماثيل ، فإن الحكم فيها والوقف منها يتغير بالتأكيد .. فليس القصد هو تحريم الصور والتماثيل ، إذا كانت فناً جميلاً يرتفق بالحاسة الفنية والمشاعر الجمالية للإنسان ، مجرد أنها فن ، وبعثة أنها صور وتماثيل ..

وإذا كان القرآن الكريم - كما سبقت إشارتنا - قد حكى لنا نبأ التماشيل

في عهد النبي سليمان ، عليه السلام ، باعتبارها نعما إلهية ، يصنعها صانعوها بإذن الله ، فإن النبي - صلى الله عليه وسلم - يحدثنا عن سوق في الجنة كل بضاعتها الصور ، صور النساء والرجال ! .. ففي الحديث الذي يرويه علي بن أبي طالب ، يقول الرسول - صلى الله عليه وسلم - : « إن في الجنة سوقاً ما فيها بيع ولا شراء إلا الصور من النساء والرجال ، فإذا اشتهر الرجل صورة دخل فيها ... » (٢٩) .. فهىء ، هناك لن تعود إلى شرك أو وثنية .. ومن ثم فهى حلال .. بل ونعمة من نعم الله ، سبحانه وتعالى ، على الصالحين من عباده في جنات النعيم .

بل أن مجتمع المدينة ذاته ، ذلك الذي شهد التحرير للصور - نظرياً وعملياً - عندما كانت مذلة الشرك باهله والتعظيم لسواه - إن هذا المجتمع ذاته قد تغيرت نظرته للصور والتماثيل عندما أخذ يبراً من مرض الوثنية والتعدد في المعبد .. فعندما دخل المسور بن مخرمة على عبد الله بن عباس «يعوده في مرضه ، فرأى عليه ثوب استبرق وبين يديه كانون عليه تماثيل ، فقال له : يا ابن عباس ! ما هذا الثوب الذي عليك ؟ ! قال : وما هو ؟ ! قال : استبرق ! . قال : والله ما علمت به ، وما أظن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - نهى عنه إلا للتجبر والتکير ، ولسنا بحمد الله كذلك . قال : فما هو канون الذي عليه الصور ؟ ! .. قال ابن عباس : ألا ترى كيف أحرقناها بالنار » (٢٠) .

فابن عباس ، هنا يجتهد فيرى أن علة تحريم ليس الاستبرق هي التجبر والتکير ، فإذا زالت العلة زال التحرير .. ويجتهد ، كذلك ، فيرى أن علة تحريم التماثيل هي التعظيم لها ، أو شبهة التعظيم والعبادة لها من دون الله

فاما وقد وضعت حيث لا تعظيم لها ، وأما وقد أمن الناس من مظنة عبادتها  
وغدت مجرد حلية يذرين بها الكافون ، فإنه لاتحرير ! ..

وعندما ينزع الصحابي أبو طلحة الانصاري فمطا - (ثوبا من حسوف -  
سترا) من على فراشه ، فيسأله الصحابي - سهل بن حنيف : « لم تنزعه !؟ »  
فيقول : لأن فيه تهساوير ، وقد قال فيها رسول الله - صلى الله عليه وسلم -  
ما قد علمت ! « يرد عليه سهل بن حنيف قائلا : « أو لم يقل الرسول : إلا ما  
كان رَقْمَاً في ثوب !؟ » (٢١) .. فنعلم من ذلك أن النهي ليس مطلقا ، وأن ما كان  
مقصودا به منفعة الزينة والجمال - من الصور - وبعبدا عن شبهاه مظان  
الوثنية والشرك والعبادة - كالصور إذا كانت « رَقْمَاً في ثوب » أي نقشا  
يزينه ويجمله .. فلأنه عنه ، في هذا الحال ، ولا تحرير له ! ..

إذن ... فالسنة النبوية ، مثلها في ذلك مثل القرآن الكريم ، لا تحرم  
الصور والتماثيل على التعميم والاطلاق .. وإنما التحرير فيها ، كالتحريم في  
القرآن الكريم ، خاص ورهن ومشروط بالمواطن التي تصبح فيها الصور  
والتماثيل شرaka للشَّرَكِ وحبلا للوثنية وسبلا لتعظيم غير الله .. أما إذا كانت  
المنفعة ، وتجميل الحياة وزينتها المشروعة ، وتخليد القيم الفاضلة  
وتزكيتها ، وتنمية مشاعر الجمال الإنسانية .. فإن موقف السنة النبوية  
يصبح معها ، لا ضدها ، لأنها ، بذلك ، تنتقل من الأمور الضارة إلى حيث  
تصبح واحدة من نعم الله على الإنسان ! ..

\* \* \*

صحيح أن « مزاج الروح الإسلامية » لم يتحقق - عبر تاريخ الحضارة  
الإسلامية - لفن النحت للتماثيل الإنسانية أن يزدهر ، بل أن يكون مقبولا

ولا مألوفا .. فغابت التماضيل المنحوتة للإنسان من حياة الحضارة الإسلامية ، منذ أن طوى الإسلام صفحتها الجاهلية - والتي كانت هي الأخرى مجلوبة من خارج شبه الجزيرة العربية ، من مواطن تأثير الـوثنيات الهندية واليونانية والرومانية (٢٢) .. غابت التماضيل المنحوتة من حياة حضارتنا الإسلامية ، منذ طى هذه الصفحة الجاهلية ، وحتى صفحة الاتصال الحديث والمعاصر بالتطور الغربي الحديث للوثنية اليونانية القديمة!.. ذلك الاتصال الذي تم في ظل هيمنة الغزو الاستعماري الغربية الحديثة لعالم الإسلام .. حتى لقد رأينا اللجنة التي تكوفت ، بمصر ، لتخليد ذكرى على باشا مبارك (١٢٣٩ - ١٢١١هـ - ١٨٩٣ - ١٨٢٢م) عقب وفاته ، تعدل عن إقامة تمثال له ، بعد أن اجتمع لها المال الذي جمع لذلك ، وتحتدار أن تقيم به بدلاً من التمثال - مدارس لتعليم الأيتام أبناء الفقراء .. معللة ذلك - على لسان رئيسها الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبده (١٢٦٦ - ١٢٢٢هـ - ١٨٤٩ - ١٩٠٥م) - « بأن معظم الأمة المصرية بعد التماضيل إهانة لا تكريما ، ويسمون التمثال : « الصورة المسوخة » (٢٣) .

صحيح أن هذا هو « مزاج الروح الإسلامية » تجاه نحت التماضيل للأدميين ، كما تجل في تاريخنا الحضاري ، وصحيح ، كذلك ، أن المناخ الفارسي ، الذي أزدهر فيه التصوير الديني - وخاصة في الدولة الإلخانية المغولية (٦٥٤ - ٧٥٤هـ - ١٢٥٢ - ١٢٥٦م) ، تلك التي حكم فيها خلفاء جنكيز خان (٥٦٢ - ٦٢٤هـ - ١١٦٧ - ١٢٢٧م) - وفي الدولة التيمورية (٩٠٥ - ٩٠٥هـ - ١٣٦٩ - ١٥٠٠م) التي أسسها تيمورلنك (٧٢٦ - ٧٧١) - والتي خلقت لنا - في التصوير - لوحات

«مراجع ناتمة» وغيرها من المصورات الدينية الالإسلامية (٢٤) ... صحيح أن التأثيرات البوذية واليسوعية ، في هذه الصور ، تقييم بينها « مزاج الروح الإسلامية » في التصوير حجاباً غير رقيق ؟! ..

لكن .. ومع صحة كل ذلك ، فلقد ازدهر فن الرسم الإسلام ، تصويراً وحفراً ، ذلك الذي انطبع بالطابع الإسلامي الخاص .. ازدهر في المنصمات ، والتوريق والتلوين ، والزخرفة ، والتكعيب الهندسي ، وفي استخدام جماليات الخط العربي .. إلخ .. إلخ فعبر عن تميز الروح الإسلامية في أساليب التعبير عن جمالياتها - وهذا أمر طبيعي في تمايز الأمم في وسائل وأشكال التعبير عن مذاهبيها في الجمال .. ..

كذلك ، فإن هذا التمييز الإسلامي ، لم يمنع من ازدهار فن الحفر والتصوير لأشخاص الأحياء ، ذلك الذي حفل به تراث الإسلام وإبداعه الحضاري .. فازدانت القصور والخانات والأسواق والمكتبات والمدارس والمناظر والحمامات والمقابر والأسبلة والسقف والأبواب والنوافذ والسيوف والعصى والبسط والستائر والاثاثات والآنية والأدوات وأغلفة المخطوطات وصفحاتها .. إلخ .. إلخ .. ازدانت بصور الأحياء ، محفورة ومصورة ، وعلى نحو رائع وبدائع ..

كذلك فإن النقود الإسلامية ، قد مثلت معرضًا دائمًا للتصوير الإسلامي ، على أمتداد التاريخ .. فلم يتهرج كثير من الخلفاء والسلطانين والولاة عن تصوير صور الأحياء - إنساناً وحيواناً - على النقود والفلوس .. وتعامل بها العلماء والجمهور .

ويذكر الذين أرخوا لنشأة النقود الإسلامية ، وأوزانها ، وأشكالها ، في

هذا المقام حقائق ووقائع، منها:

- أن عمر بن الخطاب ( ٤٠ ق. هـ - ٢٣ هـ - ٥٨٤ - ٦٤٤ م ) - كما يقول الدميري - سك « نقوداً على الطريقة الفارسية ، عليها صورة الملك الفارسي » .
- وأن معاوية بن أبي سفيان - كما يقول المقرizi - سك « دنانير عليها تمثال رجل متقدماً سيفاً » .
- وأن عبد الملك بن مروان ( ٢٦ - ٨٦ هـ - ٦٤٦ - ٧٠٥ م ) سك دراهم ودنانير ، في سنة ٧٦ هـ - سنة ٦٩٥ م عليها صورة الخليفة ، قائماً قابضاً بيده على قبضة سيفه .. « وكان الإمام الفقيه سعيد بن المسيب ( ١٣ - ٩٤ هـ - ٦٣٤ م ) يبيع بها ويشتري ، ولا يعيّب من أمرها شيئاً .. » . وهو أحد الفقهاء السبعة المقدمين في المدينة المنورة ..
- وفي المغرب ، أثناء حكم واليها الأول : موسى الناصر ، وجد فلس مضروب على عهده - في طنجة - عليه صورة إنسان ملتفت إلى اليمين ، وشعار : لا إله إلا الله ، محمد رسول الله .
- وبعد أربعة قرون اختفت فيها الصور من النقود ، عادت إليها مرة أخرى ، فوجدت نقود مضروبة أوائل القرن السادس الهجري ، من عهد ملوك السلالقة ، عليها صورة خيال ..
- أما الملك الظاهر ركن الدين بيبرس ( ٦٢٥ - ٦٧٦ هـ - ١٢٢٨ - ١٢٧٧ م ) فلقد سك الدراهم الظاهرية سنة ٦٥٨ هـ - ١٢٦٠ م ، وعليها صورة سبع . وظلت متداولة ، بمصر والشام ، إلى أن فسدت سنة ٧٨١ هـ - سنة ١٣٧٩ م ..

- وفي جنوب شبه الجزيرة العربية ، سكنت نقود عليها صورة أدمى مقطوعة .. وتارة يكون الرسم نمرا برأسين .. أو سبعا .
- وفي الهند ، على عهد الخليفة المقىدر ياش العباسى ( ٢٨٢ - ٣٢٠ هـ - ٩٢٢ - ٨٩٥ م ) سكنت نقود عليها صورة الثور المقدس ، وصورة فارس ، واسم الخليفة العباسى باللغة العربية .
- وسک الغزنویون - ملوك الدولة الغزنویة ( ٢٥١ - ٥٨٢ هـ - ٩٦٢ - ١١٨٦ م ) - عملة على أحد وجهيها صورة فارس ..
- أما سلاطين المماليك ، وشاهات العجم ، فقد رسموا على نقودهم صورة سبع فوقه صورة شمس ( ٢٥ ) .  
هكذا كانت النقود الإسلامية ، على امتداد قرون متطاولة ، وفي مختلف بلاد الإسلام ، وتداروها .. كانت شاهدا على استخدام الرسم والتصوير .. فكانت أوسع « المعارض » انتشارا وتدالوا وتعاملوا مع هذا الفن الجميل ! ..

### وموقف الفقهاء

وإذا كسان لنا أن نشير إلى موقف الفقهاء من هذه القضية .. قضية « الفنون الجمالية » ، و « فنون التشكيل » على وجهه الخصوص .. فمن المهم أن نتبين على أن كثيرين من الفقهاء المقلدين في فكرنا الإسلامي قد انحازوا إلى صف التحرير لهذه الفنون ، وأن هؤلاء الفقهاء « المقلدين » ، الذين اختاروا موقف « المنع .. أو الكراهة .. أو التحرير » .. قد وقفوا ، ووقفوا بهم « التقليد » ، عند حرفيّة وظواهر المأثورات التي منعت أو حرمت هذه الفنون ، دونما

تأويل أو تعليل لها ، ولم ينحازوا إلى المأثورات التي أباحتها .. وذلك فضلاً عن أنهم لم يقدموا التفسير الذي يربط المأثور بملابسات قوله . وبالعلة والحكمة التي يجب أن يدور معها حكمه وجوداً وعدماً .. إن هؤلاء الفقهاء قد وقفوا هذا الموقف ، لا غفلة منهم ولا تقصيراً - كما قد يحسب الذين يسيئون الفهم والتفهم - وإنما كان ذلك لأسباب .. في مقدمتها :

( أ ) أن هذه الفنون ، في تاريخنا الحضاري - وخاصة الغنائية والموسيقية منها - سرعان ما غلبت عليها علل المجون والتختن والانحرافات الفساق ، حتى غدت معاول للهدم وشراكاً للترف الذي أصاب قوى الأمة وقدراتها بالتفكك والانحلال .. حدث ذلك في دوائر الأمراء .. والسراء .. وال العامة على حد سواء .. بل لقد استخدم بعض الأمراء فنون الانحلال سلاحاً يسل قدرات الأمة عن المعارضه والتطلع إلى السلطة والسلطان ..

( ب ) أن التصوف الفلسفى - ذا المنطلقات والجذور « الغnostية - الباطنية » - قد ذهب به الغلو في استخدام « السماع » و « الوجود » ، وذهب به تصورات « الحلول » و « الفناء » و « وحدة الوجود » ، إلى الحد الذي جعل هؤلاء الفقهاء - وهم الأعداء الألداء لهذا التصوف - يرون في هذه الفنون شراكاً تغش عقائد الأمة وتعطل طاقات الابداع لدى أبنائهما .. لقد عادت هذه الفنون - بنظر هؤلاء الفقهاء - مرة أخرى إلى دائرة المتع والتحريم عندما دارت علل الأحكام فيها إلى دائرة المضرر ، المحقق أو المحتمل ، على العقائد والشرائع ، كما كان الحال عندما ظهر الإسلام ..

( ج ) أن فنون التشكيل قد غدت قسمة من قسمات « الترف » الذي

غرقت في بحارة «القلة الفاسقة» .. والتى أوردت به حضارتنا موارد  
الزاجع والجمود والانحطاط !.

تلك هي - في تقديرنا - أسباب انحياز كثير من فقهاء تلك العصور ، التى  
غلبت على فنونها هذه التحولات ، انحيازهم إلى القول « بالتحريم » .. وهى  
أسباب تؤكد على صدق المنهج الذى نعالج به موقف الإسلام من هذه  
الفنون.

ومع ذلك .. فإن التاريخ الفكري للفقه والفقهاء ، في حضارتنا ، لم يخل  
من مواقف فكرية - ببل وممارسات عملية - إيجابية لعدد من أعلام الفقه  
والأصول . إزاء هذه الفنون .. لا الغنائية فقط ، كما أسلفنا الاشارة إلى  
نماذجهم - كابن حزم والغزالى مثلا وإنما إزاء فنون التشكيل ! ..  
إن قطاعا هاما من المفسرين للقرآن ، ومن الفقهاء .. وخاصة فقهاء  
المذهب المالكى - قد أباحوا التصوير والنحت ، إذا كانت لهما ضرورة  
اجتماعية أو تربوية .. وعلى سبيل المثال :

● فالمفسر : النحاس ، أحمد بن محمد بن إسماعيل المرادى ( ٢٣٢٨ هـ - ٩٥٠ م ) يحدثنا عن أن قوما من المفسرين والفقهاء قد قالوا : « إن عمل  
الصور جائز » ، وأنهم استدلوا بالأية التى جعلت من صنع التماشيل لنبى  
الله سليمان نعمة من نعم الله ( يعملون له ما يشاء من محاريب وتماثيل ) ..  
واستدلوا كذلك بصنع المسيح عيسى بن مريم ، عليه السلام ، بأمر الله ،  
لتماثيل الطير ( .. أنى قد جئتكم بآية من ربكم ، أنى أخلق لكم من الطين  
كهيئه الطير فأنفع فيه فليكون طيرا بإذن الله ) ( ٣١ ) .. فعيسى قد صنع تماثيل

للطير من الطين ، وجاز ذلك عندما لم تكن شبيهة وثنية تتحقق بالعوائق بسبب هذه التماشيل .

● ويحدثنا المفسر الأندلسي : مكي بن حموش ( ٢٥٥ - ٣٧٤ هـ ) - ( ٩٦٦ - ١٠٤٥ م ) في كتابه ( الهدایة إلى بلوغ النهاية ) - وهو سبعون جزءاً في معانى القرآن وتفسيره . يحدثنا عن « أن فرقة تجون التصوير » ، مستدلة ، بهذه الأدلة ذاتها ( ٢٧ ) .

● والقرطبي ، أبو عبد الله محمد بن أحمد الأنصاري ( ٦٧١ هـ - ١٢٧٤ م ) يشير إلى اجتهد فقهاء المذهب المالكي بجواز التماشيل عندما تقتضيها ضرورات التربية ، وذلك مثل تربية البنات ، التي تستدعي تعوييدهم على اللعب بالدمى - من « عرائس » وغيرها - فيقول : « .. وقد استثنى من هذا الباب - ( باب الخلاف في التحرير .. أى أن هذا المستثنى متفق على حله ) - لعب البنات ، لما ثبت عن عائشة أم المؤمنين أن النبي - صلى الله عليه وسلم - تزوجها وهي بنت تسع سنين ، وزفت إليه وهي بنت تسع ، ولعبها معها .. قالت : كنت ألعب ببنات - ( أى اللعب - الدمى - العرائس ) عند النبي ، وكان لي صواحب يلعبن معى ، فكان رسول الله إذا دخل ينقمعن - ( أى يتغينن مختفيات وراء الستر ) - منه ، فيسربيهن - ( يبعثهن ) - إلى فيلعبن معى » ( ٢٧ ) ..

فعائشة ، أم المؤمنين ، تلعب بعرائسها - وهي دمى وتماثيل لأحياء أدمية - مع صواحبها .. ورسول الله - صلى الله عليه وسلم - يرى ، بل ويبعد لها بصواحبها يلاعبنها إذا هن اختبأن منه ! .. وفي ( طبقات ابن سعد ) ما يقيد تنوع هذه الدمى .. فلقد كانت فيها دمى

للحصيل أيضاً - وهي الأخرى صور أحياء - فعن عائشة، قالت: «دخل على رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يوماً وأنا ألعب بالبنات، فقال: ما هذا يا عائشة؟ قلت: حصيل سليمان، فضحك» (٢٩).

ثم يعقب القرطبي على هذه القضية، فيحكي أن العلماء قد أباحوا الدُّمْنَى واللعب بها، المدور الذي تقوم به في التربية، وخاصة تربية البنات، حيث يتدرّبن على تربية أولادهن «منذ الصغر بالألفة التي تنشأ بينهن وبين دُمْنَى العرائس والأطفال» (٣٠) فعندما تكون المنفعة مادية أو جمالية أو هما معاً - فإن الاجتهاد الإسلامي يذكر إباحة فنون التشكيل.

● بل إننا واجدون لدى مجتهد آخر من مجتهد المذهب المالكي ما هو أكثر من إباحة الصور والتماثيل، التي تتطلبها مصالح الأمة العملية وتنمية معارفها العملية وتربية حاستها الفنية وتهذيب طباعها وسلوكها .. واجدون لدى الفقيه الأصولي الإمام القرافي، أبو العباس أحمد بن إدريس (٦٨٤ هـ - ١٢٨٥ م) الاشتغال بفن النحت والتصوير، وليس مجرد الافتاء بإباحته فقط .. فلقد تحدث عن ممارسته لفن صناعة الدُّمْنَى والتماثيل، فقال في كتابه (شرح المحمض): «.. بلغنى أن الملك الكامل (٥٧٦ - ٦٢٥ هـ - ١١٨٠ - ١٢٢٨ م) وضع له شمعدان - وهو عمود طويل من نحاس له مرايا يُوضع عليها الشمع للإنارة - كلما مضى من الليل ساعة انفتح باب منه وخرج منه شخص يقف في خدمة الملك، فإذا انقضت عشر ساعات - (أي حان وقت الفجر) - طلع الشخص على أعلى الشمعدان، وأصبعه في أذنه، وقال: صبّح الله السلطان بالسعادة . فيعلم أن الفجر قد طلع» (٣١).

يحكى الإمام القرافي عن هذا الشمعدان الذي استخدمت فيه التماثيل - تماثيل الإنسان - آلة يقاس بها الزمن ، وفيها الحركة والصوت معا ! .. ثم يعقب فيتحدث عن تجربته هو في صنع شمعدان مماثل ، به إلى جانب تمثال الإنسان ، تمثال أسد ، فيقول : « .. وعملت أنا هذا الشمعدان ، وزدت فيه : أن الشمعة يتغير لونها في كل ساعة ، وفيه أسد تتغير عيناه من السواد الشديد إلى البياض الشديد إلى الحمرة الشديدة ، وفي كل ساعة لها لون ، فان طلع شخص على أعلى الشمعدان ، وأصبعه في أذنه ، يشير إلى الأذان - غير أني عجزت عن صنعة الكلام » ؟ (٤١).

فهنا .. فقيه مجتهد ، وأهضلي بارز ، يمارس صناعة الفن التشكيلي ، فكان مثلا ، يصنع تماثيل الإنسان والحيوان ، وفي صنعته هذه تتتابع وتتعدد الألوان .. جمالا ينفع الإنسان ، المنفعة المادية والجمالية كليهما ! .. وهكذا .. فإلى جانب الذين منعوا التصوير والنحت ، في تراثنا الفقهي ، كان هناك الذين أباحوا هذا الفن ، بعد أن أمنت الأمة خطر الشرك وعبادة هذه التماثيل والصور . بل وكان هناك الفقهاء المجتهدون الذين مارسوا هذه الصناعة ، فكانتوا « فقهاء - مجتهدين - فنانين ! » .

\* \* \*

## وفي العصر الحديث

عندما شرعت مدرسة التجديد والإحياء الديني تزيل عن الفكر الإسلامي غبار عصور الجمود والترابع الحضاري - المملوكي العثمانية - وجدنا من أبرز مهندسي ذلك التجديد ، وهو الأستاذ الإمام الشيخ محمد عبد ( ١٢٦٦ - ١٣٢٣ هـ - ١٨٤٩ - ١٩٠٥ م ) يطرق هذا الباب ، باجتهاده وتجدديه ، فيعلن مبادرة الإسلام للفنون الجميلة ، منبها على دور فنون التشكيل - رسمها ونحتها وتصويرها - دورها النافع والضروري في تسجيل معالم الحياة وحفظها ، وفي ترقية الأذواق والحواس والاقتراب بالإنسان من صفات الكمال ..

ولقد عرض الأستاذ الإمام لهذه القضية - قضية دور « الفنون التشكيلية » في حياة الأمة - أثناء سياحته في جزيرة « صقلية » سنة ١٩٠٣ م.. ففي « صقلية » زار المتاحف والمقابر ومواطن الآثار التي تحفظ وتحكى ، بالصور والتماثيل ، آثار الغایرين ، وكأنها من سجلات التاريخ .. وكان يرسل إلى مجلة ( المنار ) فصولا يحكي فيها مشاهداته في رحلته ، وفي هذه الفصول كتب عن هذه الفنون ، وعرض لرأى الإسلام في الصور والتصوير والرسم وصناعة التماثيل .

والذين يتأملون الصفحات التي كتبها الأستاذ الإمام حول هذه القضية ، يطالعهم الشيخ ذواقة المفن ، عاشقا للابداع الفني ، مبصرا الخيوط التي تربطه بفنون العرب المألفة لعامة الناس ، الأمر الذي يضيف إلى تجدديه في الدين والأدب واللغة وأساليب الانشاء قسمة أخرى تجعل له فضلا لا ينكر

فِي السُّعْيِ لِتَجْدِيدِ حِيَاةِ الْأُمَّةِ بِمُخْتَلِفِ سُبُّلِ الشِّعْرِ - الَّذِي هُوَ دِيوَانُ الْأُمَّةِ الْعَرَبِيَّةِ مِنْذِ الْقَدْمِ - غَيْرُ «أَنَّ الرِّسْمَ : شِعْرٌ سَاكِنٌ ، يُرَى وَلَا يُسْمَعُ ، كَمَا أَنَّ الشِّعْرَ : رِسْمٌ يُسْمَعُ وَلَا يُرَى!»<sup>٤٢</sup> ..

ثُمَّ يَعْرُضُ لِلْحَدِيثِ عَنْ مَنَافِعِ هَذِهِ الْفَنُونِ وَدُورِهَا فِي حَفْظِ تِرَاثِ الْأُمَّةِ عَلَى مِنْزِلَةِ الْأَزْمَنَةِ ، وَمَا يَعْنِيهِ ذَلِكُ مِنْ حَفْظِ الْعِلْمِ وَالْحَقِيقَةِ وَالتَّارِيخِ ، كَمَا تَظَلُّ شَاهِدَةٌ فَاعِلَّةٌ لِمَنْ يَأْتِي مِنْ أَجْيَالٍ .. «فَحَفْظُ الْأَثَارِ - بِالرِّسْمِ وَالْتَّمَاثِيلِ - هُوَ حَفْظُ الْعِلْمِ وَالْحَقِيقَةِ ، وَشَكْرُ لِصَاحِبِ الْحَصْنَةِ عَلَى الْابْدَاعِ فِيهَا!»<sup>٤٣</sup> .. ثُمَّ يَأْتِي الْأَسْتَاذُ الْإِمَامُ إِلَى الْقَضِيَّةِ الشَّائِكَةِ وَالْخَلَافِيَّةِ .. قَضِيَّةُ مَوْقِفِ الْإِسْلَامِ مِنْ هَذِهِ الْفَنُونِ وَأَصْحَابِهَا ، فَيَدْلِي بِالْقَوْلِ الْفَصِيلِ فِي فَائِدَتِهَا - وَمِنْ شَمْ حِلْهَا - وَذَلِكُ لِتَغْيِيرِ الْمَلَابِسَاتِ وَالْمَقَاصِدِ الَّتِي دَفَعَتْ إِلَى نَفُورِ الْمُسْلِمِينَ مِنْهَا فِي عَصْرِ الْبَعْثَةِ النَّبُوَّيَّةِ ، يَوْمَ كَانَتِ الرِّسْمُ وَالْمَصْوَرُ وَالْتَّمَاثِيلُ إِنَّمَا تَتَخَذُ كَمِيَّتُهُ مِنْ دُونِ اللَّهِ ، أَوْ عَلَى الْأَقْلَمِ كَانَتْ مَظَنَّةً شَبِيهَةً ، لِتَعْظِيمِهَا دِينِيًّا ، فَكَانَ أَنْ نَهَى عَنْهَا الرَّسُولُ - عَلَيْهِ الْصَّلَاةُ وَالسَّلَامُ .. أَمَّا الْآنَ وَبَعْدَ زُوالِ هَذَا الْخَطَرِ بِالْكَلِيلِ ، وَبَعْدَ أَنْ لَمْ تَعْدِ الرِّسْمُ وَالْتَّمَاثِيلُ مَظَنَّةً شَبِيهَةً لِعِبَادَةِ أَوْ التَّعْظِيمِ الْدِينِيِّ ، وَبَعْدَ أَنْ وَضَحَّتْ وَتَأَكَّدَتْ مَنَافِعُهَا فِي تَرْقِيَّةِ أَذْوَاقِ الْأُمَّةِ ، وَحَفْظِ حَقَائِقِ تَارِيْخِهَا وَعِلْمُهَا ، فَيَانِ رَضَاءِ الْإِسْلَامِ وَمَبَارِكَتِهِ لِهَا ، أَمْرٌ لَا شَكَ فِيهِ! ..

وَالْأَسْتَاذُ الْإِمَامُ عِنْدَمَا صَاغَ اجْتِهَادَهُ هَذَا وَسَطَرَ لَنَا تَجْدِيدَهُ فِي هَذَا الْمَيْدَانِ كَانَ يَوْجِهُ حَدِيثَهُ إِلَى النَّاسِ عَبْرَ الشِّيْخِ مُحَمَّدِ رَشِيدِ رَضا (١٢٨٢ - ١٣٥٤ هـ - ١٨٦٥ - ١٩٣٥ م) صَاحِبِ مَجَلَّةِ (الْمَذَارِ) .. وَكَانَتْ (الْمَذَارِ) تَنْشَرُ هَذِهِ الْفَصِيلَةُ الَّتِي يَصْنُفُ فِيهَا مَشَاهِدُ سِيَاحَتِهِ دُونَ تَوْقِيعٍ .. وَكَانَ

يتولى يومئذ منصب « مفتى الديار المصرية » ، ويترفع على عرش الإمامة والاجتهاد في طول بلاد العالم الإسلامي وعرضها ..

وفي هذه الفحول ، أخذ الشيخ محمد عبده يتحدث إلى الشيخ رشيد رضا ، عن هذه القضية ، فقال ، بعد وصفه لما شاهد من الرسوم والتماثيل في متحف « صقلية » وأدبيتها وكنائسها ومقابرها وميادين مدنها ، وبعد حديثه عن دور هذه الرسوم والصور والتماثيل في « حفظ العلم ، وتخليده » قال :

« وربما تعرض لك مسألة عند قراءة هذا الكلام ، وهي : ما حكم هذه الصور في الشريعة الإسلامية : إذا كانقصد منها ما ذكر ، من تصوير هياكل البشر في انفعالاتهم النفسية ، وأوضاعهم الجسمانية ؟ هل هذا حرام ؟ أو جائز ؟ أو مكروه ؟ أو مندوب ؟ أو واجب ؟ .. فأقول لك ..

إن الراسم قد رسم ، والفائدة محققة لا نزاع فيها ، ومعنى العبادة وتعظيم التمثال أو الصورة قد محي من الانهان ، فاما أن تفهم الحكم من نفسك ، بعد ظهور الواقع ، وإما أن ترفع سؤالا إلى « المفتى » ، وهو يجيبك مشافهة - ( لاحظ أن المفتى هو المتكلم .. وهذا جوابه ؟ ! ) - .. فإذا أوردت عليه حديث « إن أشد الناس عذابا يوم القيمة المصوروون » ، أو ما في معناه مما ورد في الصحيح فالذى يغلب على ظني أنه سيقول لك :

إن الحديث جاء في أيام الوثنية ، وكانت الصور تتخذ في ذلك العهد لسبعين : الأول : التهو . والثاني : التبرك بمثال من ترسم صورته من الصالحين . والأول مما يبغضه الدين ، والثاني مما جاء الإسلام لمحوه ، والمصور في الحالين شاغل عن الله ، أو ممهد للإشراك به ، فإذا زال هذان

العارضان ، وقصدت الفائدة ، كان تصوير الأشخاص بمنزلة تصوير النبات والشجر في المصنوعات ، وقد صنع ذلك في حواشى المصاحف ، وأوائل السور ، ولم يمنعه أحد من العلماء ، مع أن الفائدة في نقش المصاحف موضوع النزاع ، أما فائدة الصور فمما لا نزاع فيه ، على الوجه الذي ذكره . أما إذا أردت أن ترتكب بعض السيئات في محل فيه الصور ، طمعا في أن الملائكة الكاتبين ، أو كاتب السيئات على الأقل لا يدخلها محلأ فيه صور (٤٤) كما ورد ، فليراك أن تظن أن ذلك ينجيك من إحساء ما تفعل ؟! .. فإن الله رقيب عليك وناظر إليك حتى في البيت الذي فيه صور ، ولا أظن أن الملك يتأخر عن مراقبتك إذا تعمدت دخول البيت الذي فيه صورا !؟ ..

ولا يمكنك أن تجيب المفتى : بان الصورة على كل حال ، مظنة العبادة . فإنني أظن أنه يقول لك : [إن لسانك ، أيضا ، مخلة الكذب ، فهل يجب ربطه؟!] ، مع أنه يجوز أن يصدق ، كما يجوز أن يكذب ؟! ..

وبالجملة ، فإنه يغلب على ظني أن الشريعة الإسلامية أبعد من أن تحرم وسيلة من أفضل وسائل العلم ، بعد تحقيق أنه لا خطر فيه على الدين ، لا من جهة العقيدة ولا من جهة العمل .. وليس هناك ما يمنع المسلمين من الجمع بين عقيدة التوحيد ورسم صورة الإنسان والحيوان لتحقيق المعانى العلمية وتمثيل الصور الذهنية . « (٤٥) »

هكذا صاغ الاستاذ الإمام ، في الفنون التشكيلية ما يشبه الفتوى الشرعية ، فقرر أنها أداة لحفظ الحقيقة العملية والتاريخية ، بل « وسيلة من أفضل وسائل العلم » ، وأنها فنون راقية ، ترقى بذوق الإنسان ، كما

يرتقي به فن الشعر ، وغيره من الفنون التي ليس على الإبداع فيها كلام ولا  
كلام في الإسلام ! ..

وهو بذلك قد كتب صفحة في كتاب التجديد الإسلامي .. تجديد حياة  
الأمة بتجديد الفكر الذي يحكم هذه الحياة ! ..

\* \* \*

## الهوامش

(١) الأنبياء : ٥١ - ٥٨ . (٢) الأسراء : ٨١ .

(٣) القرطبيس (الجامع لاحكام القرآن) جـ ٤ ص ٢٧١ ، طبعة دار الكتب المصرية . القاهرة .

(٤) سبا : ١٢ - ١٣ . (٥) آل عمران : ٤٨ - ٤٩ .

(٦) المائدة : ١١٠ . (٧) إبراهيم : ١٨ .

(٨) البقرة : ١٧٢ . (٩) الجمعة : ٥ .

(١٠) الأعراف : ١٧٥ - ١٧٦ . (١١) العنكبوت : ٤١ .

(١٢) الحديد : ٤٠ . (١٣) الكهف : ٤٥ .

(١٤) يونس : ٢٤ . (١٥) البقرة : ٢٦٤ .

(١٦) البقرة : ٢٦٥ . (١٧) إبراهيم : ٢٤ - ٢٥ .

(١٨) إبراهيم : ٣٦ . (١٩) رواد الإمام أحمد .

(٢٠) رواه البخاري ومسلم والنسائي والإمام أحمد .

(٢١) رواه البخاري ومسلم وأبي داود والترمذى والنسائي والإمام أحمد .

(٢٢) رواد الإمام أحمد .

(٢٣) رواه مسلم والنسائي والإمام أحمد .

(٢٤) رواه أبي داود والإمام أحمد .

(٢٥) الأذلام - مفرداتها : زلم - السهام التي كان يستقسم بها المشركون في الجاهلية . كانوا يكتبون على أحدها : أمر ، وعلى آخر : نهى ، وعلى واحد منها : أ فعل ، وعلى الثاني : لا تفعل . ويستقسمون بها عند إرادة السفر أو القيام بعمل ما .

(٢٦) رواه الإمام أحمد .

(٢٧) رواه الإمام أحمد .

(٢٨) رواه الإمام أحمد .

(٢٩) رواه الإمام أحمد .

(٣٠) رواه الإمام أحمد .

(٣١) رواه الإمام أحمد . (ومثله مرروري عند البخاري ومسلم وأبو داود والنسائي وأبي ماجة) ..

(٣٢) انظر (كتاب الأصنام) لأبي الكثبي . طبعة القاهرة . الدار القومية .

(٣٣) (الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده) جـ ٢ ص ١٦٢ . دراسة وتحقيق د . محمد عمارة . طبعة بيروت . سنة ١٩٧٢ م .

(٣٤) انظر في هذا المقام ، للدكتور شروط عكاشة . (معراج نسامة) - في جزئين - طبعة القاهرة . دار المستقبل العربي سنة ١٩٨٧ م . و(التصویر الإسلامي) طبعة بيروت سنة ١٩٧٧ م .

(٣٥) انظر في ذلك : المقريري (كتاب التقدّم القدیمة الإسلامية) ص ٦١ ، ٦٢ . طبعة الأب أنساتوس ماري الكرملي - ضمن كتاب (النقد العربي وعلم النصيات) طبعة القاهرة سنة ١٩٣٩ م . وانظر كذلك ص ٩١ من هذا الكتاب .

وانظر : على مبارك باشا (الخطط التوفيقية) جـ ص ٦ - ١٠ طبعة بولاق سنة ٦١٢٠ هـ . و(الأعمال الكاملة لعلى مبارك) جـ ٢ ص ٢٤ . دراسة وتحقيق : د . محمد عمارة طبعة بيروت سنة ١٩٨٠ م .

(٣٦) آل عمران: ٤٩ .

(٣٧) (الجامع لاحكام القرآن) جـ ص ٢٧٢ .

(٣٨) رواه مسلم والبخاري وأبي ماجة .

(٣٩) (طبقات ابن سعد) جـ ٨ ص ٤٢ . طبعة دار التحرير . القاهرة .

(٤٠) (الجامع لاحكام القرآن) ، جـ ١٤ ، ص ٢٧٤ ، ٢٧٥ - (بل ان للمرء ان يتسائل : هل كانت هذه « التماضيل - اللعب » ، تقوم في حياة أم المؤمنين عائشة ، رضي الله عنها - وهي التي لم تتجنب - بسذور الاشباع ؟ .. فيكون لحلها سبب آخر -

الضرورة وال الحاجة - يضاف إلى ما حلها من أسباب ٤٩ .. إنه تساؤل وارد ..  
و للتأمل في جوابه مكان ١ .

(٤١) مقدمة تحقيق (الإحکام في تمیز الفتاوی عن الأحكام و تصرفات القاضی والإمام  
ص ١٥ . طبعة حلب سنة ١٩٦٧ م .

(٤٢) (الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده) ج ٢ ص ٢٠٤ . طبعة بيروت ١٩٧٢ .

(٤٣) المصدر السابق ج ٢ ص ٢٠٥ .

(٤٤) يشير الاستاذ الإمام إلى حديث : « لا تدخل الملائكة بيته فيه جنب ولا صورة ولا  
كلب » سرواه أبو داود والنسائي والدرامي والإمام أحمد .

(٤٥) (الأعمال الكاملة للإمام محمد عبده) ج ٢ ص ٢٠٦ .

\* \* \*



## وأخيراً..

وبعد...

فهل هناك شك ، الآن ، وبعد هذا الذي سقناه عن موقف المنهج الإسلامي من آيات الجمال في الإبداع الإنساني ، ومن ثم من الفنون الجميلة ، التي ترتفق بالذوق والحس الإنساني ليدرك آيات الجمال هذه ، فيرتفق على سلم الشكر لصانع هذا الجمال ! .. هل هناك شك ، بعد هذا الذي قدمناه ، في أن موقف المنهج الإسلامي من هذه الفنون الجميلة - من تذوقها ، وممارستها - هو موقف الود والتعاطف ، والتزكية والباركة ؟ .. وذلك على الرغم من شيوع مواقف ومقولات الماخضمة المفتعلة بين الإسلام وبين هذه الفنون !؟ ..

إن الإسلام لا يخاصم الجمال ، ولا يعارض فنونه ... والمسلم الأمثل لا يمكن أن يكون ذلك المتهجم ، الذي ينزع عن جماليات الحياة » مباركة الإسلام « ! .. فقط هناك المعايير الإسلامية - الاعتقادية والأخلاقية - التي يجب أن تحكم موقف المسلم تجاه هذه الفنون ، حتى تظل مصدراً حقيقة للخير والجمال في حياة الإنسان ..

● فالاقتصاد والاعتدال في الاشتغال بهذه الفنون ، وفي ترويجهما .. مطلب إسلامي ، وذلك حتى لا يختل توازن اهتمامات الأمة بمختلف

نواحي و ميادين النشاط اللازم لتكامل و تنمية طاقات و ملكات و حياة الإنسان.

إن الاقتصاد والاعتدال - الذي ينفي وينكر طرف الغلو - هو ميزان الإسلام و معياره في كل ميادين النشاط الإنساني .. فالقرآن يأمرنا به (يابني آدم خذوا زينتكم عند كل مسجد وكلوا و اشربوا ولا تسرفوا ، إن الله لا يحب المسرفين )<sup>(١)</sup> .. ( .. و ابتهج فيما آتاك الله الدار الآخرة ولا تنس نصيبيك من الدنيا )<sup>(٢)</sup> .. و رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يؤكد هذا البلاغ القراء في بيانه النبوى ، فيقول : « كلوا و اشربوا و تصدقوا و البسوا ، ما لم يخالفه إسراف أو مخيلة »<sup>(٣)</sup> .. ويتحدث إلى من غالى في العبادة والنسك ، فصام النهار و قام الليل ، مهملًا زوجه و دنياه ، فيقول : « .. إني أصوم وأفطر ، وأصلى و أنام ، وأمس النساء . فمن رغب عن سنتي فليس مني »<sup>(٤)</sup> .. وإن لزوجك عليك حقا ، وإن لزورك - (أى زائرك) - عليك حقا ، ولجسدك عليك حقا<sup>(٥)</sup> ..

● إن انفعال النفس الإنسانية بجماليات الحياة هو فطرة فطر الله النفس الإنسانية المسوية عليها .. والإسلام يريد لكل الفنون ، حتى تكون بحق جزءا من جماليات هذه الحياة ، أن لا تتعاند الفطرة الإنسانية ، بل أن تكون عونا على ترقيتها و تهذيبها .. يريد لها سبلا لتهذيب النفس والارتفاع بملكات و طاقات و غرائز الإنسان .. ولا يريد لها عوامل تحلل و انحلال و معاول هدم وإثارة لغرائز العنف والغضب والشهوة واللذة المادية في الإنسان .. يريد لها فنونا جميلة و متجملة بأخلاقيات الإسلام ..

● وإذا كان لكل شعب من الشعوب فنونه الموروثة ، والتي غدت وتهدى

سمة من سمات تميزه القومي عن الشعوب الأخرى .. فلذلك نريد للفنون الموروثة لشعوب الأمة الإسلامية وقومياتها أن تخضع لما خضعت له الموراثة الفكرية لهذه الشعوب عندما دخلت دين الإسلام واندمجت في أمة الإسلام .. نريد لهذه الفنون أن «تحيا» وأن «تفتتطور» وفقاً لمعايير الإسلام في الاعتقاد .. وفي الذوق الجمالي .. وفي الأخلاقيات .. ولا نريد لها أن تكون «تقليداً أعمى» لفنون حضارات أخرى ، لا تخلق بأخلاق حضارة الإسلام.. ولا أن تكون «مسخاً مشوهاً» لفنون تلك الحضارات ..

● وإذا كانت المهمة الأولى للفنون الجميلة في حياة الإنسان ، هي الارتقاء بروحه على دروب الادراك والاستمتاع بآيات الجمال الإلهي في هذا الكون .. فإن الإسلام يتقدم على هذا الدرب خطوات أبعد ، ليجعل من هذه الفنون سبيلاً من السبيل التي تصوغ «الإنسان - الرباني» ، الذي يدرك معنى أن الله «جميل» ، وأن «ربانية» الإنسان رهن بتشوّقه وتعلقه وسعيه على درب التخلق الأخلاقيات الجميلة .. درب الوعي بالجمال الإلهي المبثوث في هذا الوجود .. وأيضاً الاستمتاع بذلك هذا الجمال ..

ومع هذه المهمة الإسلامية للتربية الجمالية ، وللفنون الجميلة في حياة الإنسان المسلم ، فإن للمنهج الإسلامي رسالة يطلب من هذه الفنون أن تنهض بدورها في أدائها .. رسالة الاسهام في حفظ الفكر ونشر الدعوة بواسطة هذه الفنون ..

إنها سلاح فعال في البلاغ إلى الناس .. ومن الممكن - بل والواجب - أن تكون - كفنون القول - آداة للبلاغ المبين برسالة الإسلام ..

وإذا كان الإمام محمد عبده ، قد ذكرى فنون الرسم والتصوير ،

باعتبارها أداة لتخليد العلم وأحداث التاريخ .. أفلأ يحق لنا أن نسائل أولئك الذين يمارون اليوم في حلّها ، فنقول لهم : ألم ياتكم نبأ أن هذه الفنون قد غدت أداة رئيسية من أدوات البحث العلمي في مختلف علوم الطبيعة والتجريب ؟! .. وهل هناك من يجهل اليوم دورها في جمع المعلومات وحفظها ، وهو ميدان تخوض الأمم والحضارات فيه حربا ضرورة ؟! .. فهل تريدون نزع سلاح الأمة في العلم وفي الصراع الدولي .. بعد أن أردتم نزع سلاح الإنسان المسلم في السعي إلى الارتقاء بذوقه وحسه وغرايئه ، بواسطة هذه الفنون ؟! ..

ذلك هو خطر القضية .. وتلك هي مكانتها .. فلم تعد الفنون ترقى إنسانية ، ولا امتيازا لشريحة من المترفين المتعطلين .. كما كانت لدى البعض في بعض فترات التاريخ - وإنما ، هي اليوم مكون رئيسي من مكونات الذات الإنسانية السوية .. وأداة فاعلة في تحصيل العلم ، وحفظ المعلومات ... وسلاح من أمضى أسلحة الصراع بين الأمم والحضارات .. إنها واحدة من ضرورات الوجود والارتقاء بالنسبة للإنسان ..

تلك هي رؤيتنا لوقف الإسلام من الجمال وفنونه ، سمعاً كانت هذه الفنون أو تشكيلها ، بالرسم والنحت والتصوير ..

\* \* \*

الهوامش

(١) الاعراف: ٢١.

(٢) القصص: ٧٧.

(٣) رواه البخاري وابن ماجة.

(٤) رواه البخاري ومسلم وأبو داود والنسائي والدرامي والإمام أحمد .. من حديث عبد الله بن عمرو بن العاص.

(٥) رواه البخاري ومسلم.

卷之三



## ( ملحق )

- ( أ ) ما كتبه الإمام ابن حزم الأندلسى في حكم الغناء ..
- ( ب ) ما كتبه الإمام الغزالى في أدب السماع وحكمه ..
- ( ج ) ما كتبه الإمام ابن تيمية في مسألة السماع ..



(أ)

## ابن حزم الأندلسي

أبو محمد علي بن أحمد بن سعيد بن حزم الأندلسي

(٣٨٤ - ٤٥٦ هـ - ٩٩٤ - ١٠٦٤ م)

- ١ -

### رسالة في الغناء المثلث

### أمباح هو؟... أم محظوظ؟؟ (\*)

---

(\*) أخذنا نص هذه الرسالة عن تحقيق الاستاذ الدكتور احسان عباس لها .. كما استفادنا بجهوده في التعليق عليها - انظر ( رسائل ابن حزم ) جـ ١ ص ٤٢٠ - ٤٣٩ طبعة بيروت سنة ١٤٠١ هـ ١٩٨٠ م - ثم أضفنا إليها ما رأينا ضروريا من التعليقات.



بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ  
وَصَلَّى اللَّهُ عَلَى سَيِّدِنَا مُحَمَّدٍ وَآلِهِ وَصَحْبِهِ وَسَلَّمَ

## رسالَةٌ فِي الْفَنَاءِ الْمُلْهِسِ أَمْبَاحٌ هُوَ أَمْ مُحَظَّوْرٌ؟؟

قال أبو محمد : الحمد لله رب العالمين ، والعاقبة للمتقين ، ولا عدوان إلا على الظالمين ، وصلى الله على محمد خاتم النبيين :

أَمَا بَعْدَ ، أَيْدِكَ اللَّهُ وَإِيَّاَيِّ بِتَوْفِيقِهِ ، وَأَعْانَنَا بِلَطْفِهِ عَلَى أَدَاءِ حَقْوَفِهِ ، فَإِنَّكَ رَغَبْتَ أَنْ أَقْدِمَ لَكَ فِي الْفَنَاءِ الْمُلْهِسِ ، أَمْبَاحٌ هُوَ أَمْ مُحَظَّوْرٌ؟ .. فَقَدْ وَرَدَتْ أَحَادِيثُ بَالْمُنْعِنِ مِنْهُ ، وَأَحَادِيثُ بِإِيَّاهُتِهِ ، وَإِنَّا ذَكَرَ الْأَحَادِيثَ الْمَائِنَةَ ، وَأَنْبَهَ عَلَى عَلَلِهَا ، وَذَكَرَ الْأَحَادِيثَ الْمُبَيِّحَةَ لَهُ ، وَأَنْبَهَ عَلَى صَحَّتِهَا ، إِنْ شَاءَ اللَّهُ ، وَإِنَّهُ الْمُوْقَقُ لِلصَّوَابِ ..

فَالْأَحَادِيثُ الْمَائِنَةُ :

١ - ما روى سعيد بن أبي رزين ، عن أخيه ، عن ليث بن أبي سليم (١) ،  
عن عبد الرحمن بن سابط (٢) ، عن عائشة أم المؤمنين ، عن النبي ، عليه

السلام ، آنَهُ قَالَ : إِنَّ اللَّهَ حَرَمَ الْمَغْنِيَّةَ وَبَيْعَهَا وَثَمَنَهَا وَتَعْلِيمَهَا وَالْاسْتِمَاعَ (٣)  
إِلَيْهَا (٤) .

٢ - وَرَوْيَ لَاحِقٍ بْنَ حَسَنَ بْنَ عَمْرَ أَنَّ أَبِي الْوَرْدَ الْمَقْدَسِيَّ (٥) قَالَ : ثَنَا (٦)  
أَبْوَ الْمَرْجَى ضَرَارَ بْنَ عَلَى بْنَ عَمْرٍ الْقَاضِي الْجِيلَانِيَّ (٧) ، ثَنَا أَحْمَدَ بْنَ سَعِيدَ ،  
عَنْ مُحَمَّدٍ بْنِ كَثِيرٍ الْحَمْصَيِّ (٨) ، ثَنَا فَرْجٌ (بْنٌ) فَضَالَّةً ، عَنْ يَحِيَّى بْنِ  
سَعِيدٍ (٩) ، عَنْ مُحَمَّدٍ بْنِ الْحَنْفِيَّ ، عَنْ عَلَى بْنِ أَبِي طَالِبٍ قَالَ : قَالَ رَسُولُ اللَّهِ  
إِذَا عَمِلْتَ أَمْتَى خَمْسَ عَشَرَةَ خَمْسَةً حَلَّ بِهَا الْبَلَاءُ : إِذَا كَانَ الْمَالُ دُولَةً ،  
وَالْأَمَانَةُ مَغْنِيَّةً ، وَالزَّكَاةُ مَغْرِيَّةً ، وَأَطْاعَ الرَّجُلَ زَوْجَهُ ، وَعَقَّ أَمَهُ ، وَجَفَاهُ  
أَبَاهُ ، وَارْتَفَعَتِ الْأَصْوَاتُ فِي الْمَسَاجِدِ ، وَكَانَ زَعِيمُ الْقَوْمِ أَذْلَهُمْ ، وَأَكْرَمَ  
الرَّجُلَ مَخَافَةً شَرِهِ ، وَلَبِسَتِ الْحَرَرِ ، وَاتَّخَذَتِ الْقَيَّنَاتِ ، وَالْمَعَازِفَ ، وَلَعِنَ  
آخَرَ هَذِهِ الْأُمَّةِ أَوْلَاهَا ، فَلَيَتَوَقَّعُوا عِنْدَ ذَلِكَ رِيَحًا حَمْرَاءً وَمَسْخَا وَخَسْفَا (١٠) .

٣ - وَرَوْيَ أَبْوَ عَبِيدَةَ بْنَ فَضْلَلِ بْنَ عَيَّاضٍ (١١) ، ثَنَا أَبْوَ سَعِيدَ مَوْلَى بْنِي  
هَاشِمٍ - هُوَ عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ عَبْدِ اللَّهِ - ثَنَا عَبْدُ الرَّحْمَنِ بْنُ الْعَلَاءِ ، عَنْ مُحَمَّدٍ  
بْنِ الْمَهَاجِرِ (١٢) ، عَنْ كَيْسَانِ مَوْلَى مَعَاوِيَةَ ، ثَنَا مَعَاوِيَةً أَنَّ رَسُولَ اللَّهِ - صَلَّى  
اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - نَهَىٰ عَنْ تَسْعَ ، وَأَنَا أَنْهَاكُمْ عَنْهُنَّ : أَلَا إِنْ مَنْهُنَّ الْفَنَاءُ  
وَالنُّوحُ وَالْتَّصَوِيرُ وَالشِّعْرُ وَالْذَّهَبُ وَجَلُودُ السَّبَاعِ وَالْخَزْنُ وَالْحَرَرِ .

٤ - وَرَوْيَ سَلَامَ بْنَ مَسْكِينٍ عَنْ شِيْخِ شَهْدَ أَبْنَ مَسْعُودٍ يَقُولُ : الْفَنَاءُ  
يَنْبِتُ النُّفَاقَ فِي الْقَلْبِ (١٣) .

٥ - وَرَوْيَ عَبْدَ الْمَلِكِ بْنَ حَبِيبٍ (١٤) ، ثَنَا عَبْدُ الْعَزِيزِ الْأَوَّلِيَّ ، عَنْ  
إِسْمَاعِيلِ بْنِ عَيَّاشٍ ، عَنْ عَلَى بْنِ زَيْدٍ ، عَنِ الْقَاسِمِ ، عَنْ أَبِي أَمَامَةَ قَالَ (١٥) .  
سَمِعْتُ رَسُولَ اللَّهِ يَقُولُ : لَا يَحِلُّ تَعْلِيمُ الْمَغْنِيَّاتِ وَلَا شَرَائِهِنَّ وَلَا بَيْعُهُنَّ وَلَا

اتخاذهن ، وثمنهن حرام ، وقد أنزل الله ذلك في كتابه ( ومن الناس من يشتري لهو الحديث ليحصل عن سعيه الله بغير علم )<sup>(١٦)</sup> ، والذي نفسى بيده ما رفع رجل عقيرته إلا ارتدى شيطاناً يضر بان يأرجلهما صدره و ظهره حتى يسكت .

٦ - وبيه إلى عبد الملك بن حبيب ، عن الأويسي<sup>(١٧)</sup> ، عن عبد الله بن عمر ابن حفص بن عاصم ، أن رسول الله قال : إن المغني أذنه بيد شيطان يرعشه حتى يسكت .

٧ - وبيه إلى عبد الملك بن حبيب ، ثنى ابن معين ، عن موسى بن أعين<sup>(١٨)</sup> ، عن القاسم ، عن أبي أمامة أن رسول الله قال : إن الله حرم تعليم المغنيات و شرائهم وأكل أثمانهن<sup>(١٩)</sup> .

٨ - وذكر البخاري قال : قال هشام بن عمار<sup>(٢٠)</sup> ، ثنا صدقة بن خالد<sup>(٢١)</sup> ، ثنا عبد الرحمن بن يزيد بن جابر<sup>(٢٢)</sup> ، ثنا عطية بن قيس الكلابي<sup>(٢٣)</sup> ، ثنا عبد الرحمن بن غنيم الأشعري ، ثنى أبو عامر أو أبو مالك الأشعري ( أنه ) سمع النبي عليه السلام يقول : ليكونن من أمتي قوم يستحلون الحر والحرير والخمر والمعازف<sup>(٢٤)</sup> .

٩ - وروى ابن شعبان ، ثنى إبراهيم بن عثمان بن سعيد ، ثنى أحمد الغمر بن أبي حماد بحمص ، ويزيد بن عبد الصمد ، قالا : ثنا عبد بن هاشم الحلبي ، هو أبو نعيم ، ثنا عبد الله بن المبارك ، عن مالك ، عن محمد ابن المنكدر ، عن أنس قال : قال رسول الله . من جلس إلى قينة صب في أذنيه الآذن<sup>(٢٥)</sup> يوم القيمة .

١٠ - وبيه إلى ابن شعبان ، ثنى عمى ، ثنا أبو عبد الله الدورى ، ثنا عبد الله

القواريري ، ثنا عمران بن عبيد ، عن عطاء بن السائب ، عن سعيد بن جبير عن ابن عباس في قول الله عز وجل : ( ومن الناس من يشتري لهو الحديث ليحصل عن سبيل الله ) . قال : الغناء .

١١ - وروى ابن أبي شيبة أبو بكر ، ثنا زيد بن الحباب ( ٢٦ ) ، ثنا معاوية ابن صالح ( ٢٧ ) ، عن حاتم بن حريث ( ٢٨ ) ، عن ابن أبي مريم ( ٢٩ ) ، قال : دخل علينا عبد الرحمن بن غنم فقال : أنبأنا أبو مالك الأشعري أنه سمع النبي عليه السلام يقول : يشرب ناس من أمتي الخمر يسمونها بغير اسمها ، تضرب على رءوسهم المعاذف والقينات يخسف الله بهم الأرض ( ٣٠ ) .

١٢ - وحديث فيه : أن الله ( تعالى ) نهى عن حسوتين ملعونتين ، صوت نائحة ، وصوت مغنية .

وكل هذا لا يصح منه شيء ، وهي موضوعة :

١ - أما حديث عائشة رضي الله عنها ، فقيه سعيد بن أبي رزين ، عن أخيه ( ٣١ ) ، وكلاهما لا يدرى أحد من هما ( ٣٢ ) .

٢ - وأما حديث على رضي الله عنه ، فجميع من فيه إلى يحيى بن سعيد لا يُدرى من هم . ويحيى بن سعيد لم يرو عن محمد بن الحنفية كلمة ولا أدركه ( ٣٣ ) .

٣ - وأما حديث معاوية ، فإن فيه كيسان ، ولا يُدرى من هو ، ومحمد ابن مهاجر ، وهو ضعيف ، وفيه النهي عن الشعر ، وهو يبيحونه .

٤ - وأما حديث ابن مسعود ، رضي الله عنه ، فقيه شيخ لم يُسمَّ ولا يعرفه أحد ( ٣٤ ) .

٥ - وأما حديث أبي أمامة ، ففيه إسماعيل بن عياش ، وهو ضعيف ، والقاسم ، وهو مثله (٢٥).

٦ - وأما أحاديث عبد الملك بن حبيب ، فكلها هانكة (٢٦). . .

٧ - وأما حديث البخاري ، فلم يورده البخاري مسندًا وإنما قال فيه : قال هشام بن عمار ، ثم هو إلى أبي عامر أو إلى أبي مالك ولا يُدرى أبو عامر هذا (٢٧).

٨ - وأما حديث أنس فبلية لأنه عن مجهولين ، ولم يروه أحد قط عن مالك من ثقات أصحابه ، والثاني عن مكحول ، عن عائشة ، ولم يلقها قط ، ولا أدركها ، وفيه أيضاً من لا يُعرف ، وهو هاشم بن ناصح ، وعمر بن موسى ، وهو أيضاً منقطع ، والثالث عن أبي عبد الله الدورى ، ولا يُدرى من هو (٢٨).

٩ - وأما أحاديث ابن شعبان ، فهالكة .

١٠ - وأما أحاديث ابن شيبة ، ففيه معاوية بن صالح ، وهو ضعيف ، ومالك بن أبي مريم ، ولا يُدرى من هو (٢٩).

١١ - وأما حديث ابن أبي شيبة ، ففيه معاوية بن صالح ، وهو ضعيف ، ومالك بن أبي مريم ، ولا يُدرى من هو (٣٠).

١٢ - وأما التهوى عن صوتين ، فلا يُدرى من رواه (٤١) . فسقط كل ما في هذا الباب جملة .

١٣ - وأما تفسير قول الله تعالى : ( ومن الناس من يشتري لهو الحديث )  
بانه (٤٢) : الفناء ، فليس عن رسول الله ، ولا ثبت عن أحد من أصحابه ، وإنما هو قول بعض المفسرين ممن لا يقوم بقوله حجة ، وما كان هكذا فلا يجوز القول به . ثم لو صع لما كان فيه متعلق ، لأن الله تعالى يقول : ( ليضل عن سبيل الله ) وكل شيء يقتني (٤٣) ليضل به عن سبيل الله فهو إثم

وحرام ، ولو أنه شراء مصحف أو تعلم قرآن ، وبإذن التوفيق .  
 فإذاً لم يصح في هذا شيء أصلاً ، فقد قال تعالى : ( وقد فصل لكم ما حرم عليكم ) <sup>(٤٣)</sup> . وقال تعالى : ( وهو الذي خلق لكم ما في الأرض جمِيعاً ) <sup>(٤٤)</sup> . وقال رسول الله من طريق سعد بن أبي وقاص ، وطريقه ثابتة : « إن من أعظم الناس جرمًا في الإسلام ( من سأله عن شيء ) لم يحرِّم فَحَرَّمَ من أجل مسأله » <sup>(٤٥)</sup> ، فصح أن كل شيء حرمه تعالى علينا قد فصله لنا وما لم يفصل لنا تحريره فهو حلال .

#### ( والأحاديث المبينة ) :

١ - وخرج مسلم بن الحجاج <sup>(٤٦)</sup> ، قال ثني هارون بن سعيد الأيلى <sup>(٤٧)</sup> ، ثنا عبد الله بن وهب ، ثني عمرو - وهو ( ابن ) الحارث - أن ابن شهاب حدثه ، عن عروة بن الزبير ، عن عائشة أم المؤمنين ، أن أبا بكر دخل عليها وعندها جاريتان تغتنيان في أيام مرضه وتضربان ، ورسول الله مسجى بشوبيه ، فنهرهما أبو بكر ، فكشف رسول الله عنه فقال : دعهما يا أبا بكر فإنها أيام عيد .

٢ - وبه <sup>(٤٨)</sup> إلى عمرو بن الحارث ، أن محمد بن عبد الرحمن حدثه ، عن عروة عن عائشة قالت : دخل رسول الله وعندى جاريتان تغتنيان بغناء بحاث ، فاضطجع على الفراش وحول وجهه ، فدخل أبو بكر فانتفهنى وقال : مزمار الشيطان عند رسول الله ! فلأنه قيل عليه فقال : دعهما .

فإن قيل إن أبا أسامة روى هذا الحديث عن هشام بن عروة عن أبيه فقال فيه : وليستا بمحققين ، قيل له : قد قالت عائشة : تغتنيان ، فاثبتت

الغناء لهما فقولها ولستا بمحسنين ، وقد سمع رسول الله قول أبي بكر : مزمار الشيطان ، فأنكر عليه ولم ينكر على الجاريتين غنائهما . وهذا هو الحجة التي لا يسع أحد خلافها ولا يزال التسليم لها .

٣ - وروى أبو داود السجستاني (٤٩) ، ثنا أحمد بن عبيد العداني ، ثنا الوليد بن مسلم ، ثنا سعيد بن عبد العزيز ، ثنا سليمان بن موسى ، عن نافع قال : سمع ابن عمر مزمارا فوضع أصبعيه في (٥٠) أذنيه ونأى عن الطريق ، وقال : يا نافع تسمع شيئا ؟ قال : لا ، فرفع أصبعيه وقال : كنت مع رسول الله فسمع مثل هذا ، فصنع (٥١) مثل هذا . فلو كان حراما ما أباح رسول الله لابن عمر سماعه ، ولا أباح ابن عمر لنافع سماعه ، ولكن عليه السلام ، كره لنفسه كل شيء ليس التقرب إلى الله ، كما كره الأكل متكتنا والتنشف بعد الغسل في ثوب يعد لذلك (٥٢) ، والستر المؤoshi على سدة (٥٣) عائشة وعلى باب فاطمة رضوان الله عليهما ، وكما كره أشد الكراهيّة عليه السلام أن يبيت عنده دينار أو درهم . وإنما بعث عليه السلام منكرا للمنكر وأمرا بالمعروف ، فلو كان ذلك حراما لما اقتصر عليه السلام أن يسد أذنيه عنه ، دون أن يأمر بتركه وينهى عنه . فلم يفعل عليه السلام شيئا من ذلك ، بل أقره وتذرّه عنه ، فتصح أنه مباح وأن تركه (٥٤) أفضل ، كسائر فضول الدنيا المباحة ، ولا فرق .

٤ - وروى مسلم بن الحجاج (٥٥) ، قال : ثنا زهير بن حرب ، ثنا جرير ابن هشام بن عروة ، عن أبيه ، عن عائشة قالت : جاء حبش يزغبون في المسجد في يوم عيد ، فدعانى رسول الله ، فوضعت رأسى على منكبه (٥٦)

فجعلت أنظر إلى لعبيهم حتى كنت أنا التي انصرفت عن النظر به إليهم <sup>(٥٧)</sup> .  
٥ - وروى سفيان الثوري وشعبه كلّاهما ، عن أبي إسحاق السباعي ،  
عن عامر بن سعد البجلي <sup>(٥٨)</sup> ، أن أبي مسعود البدرى ، وقرطة بن كعب ،  
وثابت بن زيد كانوا في العريش وعندهم غناء ، فقلت : هذا وأنتم أصحاب  
رسول الله <sup>١٩</sup> فقالوا : إنه رُّخْص لذا في الغناء في العرس ، والبكاء على الميت  
في غير نوح ، إلا أن شعبة قال : ثابت بن وديعة مكان ثابت بن زيد ولم يذكر  
أبا مسعود .

٦ - وروى هشام بن زيد ، ثنا حسان ، عن محمد بن سيرين . قال : إن  
رجلًا قدم المدينة بجوار ، فنزل على ابن عمر وفيهم جارية تضرب ، فجاء  
رجل فساومه فلم يهُو منهُن شيئاً ، قال : انطلق إلى رجل هو أمثل لك بيعا  
من هذا . فأتى إلى عبد الله بن جعفر فعرضهن عليه ، فأمر جارية فقال :  
خذى فأخذت حتى علم ابن عمر أنه قد نظر إلى ذلك ، فقال ابن عمر : حسبي  
سائر اليوم من مزمور الشيطان ، فباعه ثم جاء الرجل إلى ابن عمر فقال  
يا أبا عبد الرحمن إني غبت بتسعمائة درهم ، فأتى ابن عمر مع الرجل إلى  
المشتري فقال له إنه غبن في تسعمائة درهم ، فلما أن تعطى إياه وإنما أن  
ترد عليه بيعه . فقال : بل تعطى إياه . فهذا عبد الله بن جعفر وعبد الله بن  
عمر رضى الله عنهما قد سمعا الغناء بالعود ، وأن كان ابن عمر كره ما  
ليس من الجد فلم ينه عنه ، وقد سفر في بيع <sup>(٥٩)</sup> مغنية كما ترى ، ولو  
كان حراماً ما استجاز ذلك أصلاً .

فإن <sup>(٦٠)</sup> قال قائل : قال الله تعالى ( فمَاذا بعد الحق إلا الضلال ) <sup>(٦١)</sup> ففي  
أى ذلك <sup>(٦٢)</sup> يقع الغناء ؟ قيل له : حيث يقع الشروح في البساتين وصياغ

الولن الشياب وكل ما هو من اللهو <sup>(٦٣)</sup> ، قال رسول الله : « إنما الأعمال بالنيات ، وإنما لكل امرئٍ ما ذوى » فإذا ذوى المرء بذلك ترويج نفسه وإجماعها <sup>(٦٤)</sup> لتقوى على طاعة الله عز وجل فما أتى ضلالاً ، وقد قال أبو حنيفة : من سرق مزماراً أو عوداً قطعت يده ، ومن كسرهما ضمدهما . فلا يحل تحريم شيءٍ ولا إباحته إلا بنص من الله تعالى أو من رسوله عليه السلام ، لأنَّه إخبار عن الله تعالى ، ولا يجوز أن يخبر عنه تعالى إلا بالنص <sup>(٦٥)</sup> الذي لا شك فيه ، وقد قال رسول الله : « من كذب على متنمداً فليتبوأ مقعده من النار » <sup>(٦٦)</sup> .

\* \* \*

« قال أبو بكر عبد الباقي بن بريال الحجازي <sup>(٦٧)</sup> رضي الله عنه : ولقد أخبرنى بعض كبار أهل زمانه <sup>(٦٨)</sup> أنه قال : أخذت النسخة التي فيها الأحاديث الواردة في ذم الغناء والمنع من بيع المغنميات ، وما ذكره فيها أبو محمد رضي الله عنه ونهضت بها إلى الإمام الفقيه أبي عمر بن عبد البر <sup>(٦٩)</sup> ووقفته عليها أياماً ورغبته في أن يتأملها ، فاقامت النسخة عنده أياماً ثم نهضت إليه فقلت ما صنعت في النسخة ؟ . فقال : وجدتها فلم أجده ما أزيد فيها وما أنقص » .

[ تمت رسالة الغناء بحمد الله وعونه ] <sup>(٧٠)</sup> .

\* \* \*

## الهوامش

(١) راجع ماجاء عنه في التهذيب ٨ : ٤٦٧ .

(٢) عبد الرحمن بن سابط تابعي ، أرسل عن النبي و كان ثقة و توفي سنة (١١٨ هـ) انظر : ترجمته في التهذيب (٦ : ١٨٠ رقم ٣٦١) .

(٣) ص. الأسماء .

(٤) الحديث في سنن الترمذى (تفسير سورة : ٢١) وتلبيس إيليس : ٢٢٢ .

(٥) ابن أبي الورد اسمه عمران بن عبد الله ، انظر لسان الميزان : ١٧٢٠ .

(٦) « ثنا » : من اختصارات الاستئناد ، معناها : حدثنا ، وكذلك « ثنى » و معناها : حدثنى .

(٧) أبو المرجى ضرار بن على (لسان الميزان : ٩١٣) ، و حكى النباتى عن ابن حزم أنه قال : لا يدرى من هو . قال النباتى : وهو كما قال .

(٨) انظر ترجمة محمد بن كثير في لسان الميزان : ٥٧٣ .

(٩) يحيى بن سعيد في لسان الميزان : ٩٠٩ .

(١٠) الحديث في سنن الترمذى (فتن : ٣٨) وتلبيس إيليس : ٢٢٤ ، وذم الملاهى (٤٢) .

(١١) في الأصل فضل : ( انظر لسان الميزان ٧٧٣ ) ، و ضعفه ابن الجوزى و وثقه الدارقطنى ، و ابن حبان .

(١٢) محمد بن المهاجر في لسان الميزان : ١٢٨٧ (٣٩٦٠٥) .

(١٣) هذا الحديث في سنن أبي داود : ٤٧٥٦ (٥٧٩) والسمع : ٨٧ ، ونهاية الأربع : ١٥٨ .

(١٤) انظر لسان الميزان ١٧٤ والتهذيب : ٧٣٦ قال ابن حجر : وقد أفحش ابن حزم القول فيه وتنسبه إلى الكذب وتعقبه جماعة بأنه لم يسبق له أحد إلى رميء بالكذب (توفي سنة ٢٢٨ هـ) .

(١٥) انظر السماع: ٨٧ ونهاية الأربع: ٤: ١٤٧.

(١٦) لقمان: ٦.

(١٧) الأوييس هو عبد العزيز بن عبد الله بن يحيى القرشى المدنى الفقىه روى عن عبد الله بن عمر العمرى (التهذيب: ٦٦٢).

(١٨) انظر ترجمة موسى بن أعين في التهذيب: ٥٨٥ (توف ١٧٧هـ).

(١٩) في نهى الرسول عن بيع المغنيات انظر ابن ماجة (تجارات: ١١) وقد ورد: لا تبيعوا المغنيات ولا تشتريهن في الترمذى (بيوع: ٥١).

(٢٠) هشام بن عمار في التهذيب: ١١: ٥١.

(٢١) ص: مجالد، وترجمته في التهذيب: ٤: ٤١٤.

(٢٢) انظر ترجمة عبد الرحمن في التهذيب: ٦: ٢٩٧.

(٢٣) راجع التهذيب: ٧: ٢٢٨ (وتوف عطية سنة ١٢١هـ).

(٢٤) ورد الحديث عند البخارى في الأشربة، انظر: ارشاد السنوى: ٨: ٣٦٨ - والحر - بكسر الحاء - فرج المراق.

(٢٥) ص: الايك، ولأنك: الرصاص، انظر الترمذى (لباس: ١٩) والبخارى (رويا: ٤٠) والسمع: ٨٤ ونهاية الأربع: ٤: ١٥٥.

(٢٦) انظر: ترجمة زيد في التهذيب: ٢: ٤٠٢، والظن أنه سمع معاوية بمكة ، لأن معاوية أندلسى.

(٢٧) توف معاوية بن صالح عام (١٨٥هـ) وترجمته في التهذيب: ١٠: ٢٠٩ وفي توثيقه اختلاف.

(٢٨) في الاصل: جريب، وترجمته في التهذيب: ١٢٩: ٢.

(٢٩) مالك بن أبي مرريم: نقل في التهذيب (١٠: ٢١) قول ابن حزم إنه لا يدرى من هو ، وقال الذهبي: لا يعرف.

(٣٠) انظر ابن ماجة (فتن: ٢٢) و قال القسطلاني (٨: ٣٦٨) إن الحديث « يشرب ناس...» ورد عىد الإمام أحمد وابن أبي شيبة وتاريخ البخارى.

(٣١) في الأصل عن أبيه، انظره في لسان الميزان، ٩٨، حيث نقل كلام ابن حزم فيه.

(٣٢) من يؤيد ابن حزم في هذا، الذهبي (ميزان ٢٠٠ ١٢٦) وابن حجر (لسان ٢٠ ٢٩).

(٣٣) من رواة هذا الحديث: أبو المرجي الجيلاني، وأحمد بن سعيد، ولقد أورد ابن حجر فيهما رأى ابن حزم، وفرج ابن فضالة، وفيه قال الإمام أحمد: حدث عن يحيى بن سعيد مناكير، وحدث عن ثقات مناكير، وقال أبو حاتم: حدثه عن يحيى بن سعيد فيه تكارة، وقال المساجي: روى عن يحيى بن سعيد مناكير، وقال ابن حبان، فرج بن فضالة كان يقلب الأسانيد ويلزق المتون الواهية بالأسانيد الصحيحة، لا يحل الاحتجاج به. (السمعاع: ٨٥).

(٣٤) في رواة هذا الحديث عبد الرحمن بن عبد الله العمرى، وفيه يقول الإمام أحمد: لا يسوى حدثه شيئاً، حذفنا حدثه، أحاديثه مناكير، وكأن كذاباً، (السمعاع: ٨٤).

(٣٥) القاسم بن عبد الرحمن، وهو منكر الحديث، وكان يروى عن الصحابة المغضلات، (السمعاع: ٧٩)، وأسماعيل بن عياش (التهذيب: ٥٨) تكلم فيه قوم ووثقه آخرون وسئل عن يحيى بن معين فقال: ليس به في أهل الشام بأس، والعراقيون يكرهون حدثه.

(٣٦) هو عبد الملك بن حبيب (٢٢٨-٨٥٢هـ) قال فيه ابن الفرضي: لم يكن لابن حبيب علم بالحديث، وحكي الباجنى وأبن حزم أن أبا عمر بن عبد البر كان يكذبه.

(٣٧) قال ابن القيم (روضة المحبين، ١٢٠ - ١٣١) - ناقداً رأى ابن حزم هذا: «وخفى عليه أن البخارى لقى من علقة عنه وسمع منه، وهو هشام بن عمار، وخفى عليه أن الحديث قد أنسنه غير واحد من أئمة الحديث غير هشام بن عمار».

(٣٨) من رواه هذا الحديث أبو نعيم - عبد بن محمد - وفيه يقول ابن القيسارى: ضعيف ولم يبلغ عن ابن المبارك، والحديث عن مالك منكر جداً، وإنما يروى عن ابن المكندر مرسلاً.

(٣٩) من يؤيد ابن حزم في ذلك ؛ الذهبي . وفي معاوية ابن صالح يقول ابن معين : ليس بمرضى .

(٤٠) من رواة هذا الحديث جابر . وفيه يقول ابن حبان : كان ربى الحفظ كثير الوهم فاحش الخطأ ، يروى الشيء على التوهم ، ويحدث الحسبيان ، وكثرت المذاكير من حديثه فاستحق الترک ، وتركه أَحْمَدُ بْنُ حَنْبَلٍ وَيَحْيَى بْنُ مَعْنَى (السمع : ٨٥) . وهو معروف بالكذب والتدايس والغلو في التشريع . وفي الرواية الثانية لهذا الحديث محمد بن يزيد الطحان اليشكري ، وهو خبيث وضائع (السمع : ٨٣) .

(٤١) ص : فإنه .

(٤٢) ص : يقتن ، نهاية الأرب ، اقتتنى .

(٤٣) الأنعام . ١١٩ .

(٤٤) البقرة : ٢٩ .

(٤٥) كرره الإمام أحمد في مسند (١٥٤٥، ١٥٧٠)، ورواه البخاري (٩٥: ٩٥)، ومسلم (٧: ٩٢) . وتحتختلف روایته بعض الشيء عما ورد هنا ، وأقر بها إلى ما رواه ابن حزم : « إن أعظم المسلمين جرما من سأله عن شيء لم يحرم ، فحرم من أجل مسالته » .

(٤٦) انظر صحيح مسلم ٣: ٢١ باب صلاة العيدین ، والبخاری باب سنة العيدین لأهل الاسلام ٢: ١٧ ، وابن ماجة (نكاح : ٢١) وبوراق الالاماع : ١٢٢ ، والسمع : ٣٧ .

(٤٧) ص : الأيدي .

(٤٨) صحيح مسلم ٣: ٢٢ ، وانظر البخاري (عیدین: ٢، ٣٠) والسمع : ٣٨ .

(٤٩) سنن أبي داود ٧: ٢٢٨ (٥٧٩: ٢) وانظر ذم الملاهي: ٥٢ ، والسمع : ٥٩ .

(٥٠) في مسند السجستاني : على .

(٥١) في الاصل : وصنف ، وفي مسند أبي داود تعليقا على هذا الحديث . قال أبو على المؤلّقى : سمعت أبي داود يقول : وهو حديث منكر .

(٥٢) ص : بثوبه بعد الدليل . والتصويب عن نهاية الأرب .

(٥٣) السدة هنا باب الدار أو البيت ، أو شيء كالطلة على الباب ، وفي نهاية الأرب : سهوة .

(٥٤) نهاية الأرب : وإن ترك له .

(٥٥) انظر صحيح مسلم ٢ : ٢٢ .

(٥٦) في الأصل منكبيه .

(٥٧) في الصحيح : أنصرف عن النظر إليهم .

(٥٨) انظر في التهذيب : ١٠٧ .

(٥٩) ص : بيه .

(٦٠) ص : فقد ، والتصويب عن نهاية الأرب .

(٦١) يومنس ٢٢ .

(٦٢) ص : فقرأ في ذلك ، والتصويب عن نهاية الأرب .

(٦٣) ص : اللغز .

(٦٤) ص : واجماعها .

(٦٥) ص : ينص .

(٦٦) انظر هذا الحديث في باب إثم من كذب على النبي من صحيح البخاري ١ : ٢٩ .

(٦٧) ص : أبو بكر بن محمد بن الباقي توفى الحجازي والاسم محرف تحريقاً شديداً . وصوابه أبو بكر عبد الباقي بن محمد بن سعيد بن بريطال الحجازي نسبة إلى وادي الحجازة توفي سنة ٥٠٢ (الصلة : ٣٦٦) .

(٦٨) ص : ماته .

(٦٩) هو يوسف بن عبد الله بن محمد بن عبد البر التمري الفقيه الحافظ المكثر العالم بالقراءات وعلوم الحديث والرجال ، كان كثير الشيوخ ، على أنه لم يخرج عن الأندلس ، لكنه سمع من أكابر أهل الحديث بقرطبة وغيرها ومن الغرباء القادمين إليها ، وله مؤلفات كثيرة قيمة توفي سنة ٤٦٠ هـ . وترجمته في الجذوة : ٣٤٤

والصلة : ١٤٠ وترتيب المدارك : ٤: ٨٠٨ وتنكرة الحفاظ : ١٦٢٢٨ والديباج :  
٢٥٧ وابن خلكان ٧: ٧٦.

(٧٠) وف (المحل) - لابن حزم - الذي ثبت فيما يلي ما كتب فيه عن حكم الغناء تفصيل  
أكثر من هذا الموضوع.

\* \* \*



## المحتوى

### بالأشارات في شرح المجلد بالاختصار

٥٥٣ .. مسألة (١) - والفناء واللعن والرُّفْنُ (٢) في أيام العيدين حسن في المسجد وغيره . حدثنا عبد الرحمن بن عبد الله ، ثنا إبراهيم بن أحمد ، ثنا الفريزى ، ثنا البخارى ، ثنا أحمد بن صالح ، ثنا ابن وهب ، ثنا عمرو - وهو ابن الحارث - أنَّ محمد بن عبد الرحمن - هو يتيم عروة - حدثه عن عروة ، عن عائشة قالت « دخل علىَّ رسول الله - صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - وعندى جاريتان تغنيان بغناء بعاث (٣) ، فاضطجع على الفرش وحول وجهه ، فدخل أبو بكر فانتهروه وقال : مزمارة الشيطان عند رسول الله - صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ .. ٤١ .. فما قبَلَ عليه رسول الله - صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - فقال : دعها (٤) ، فلما غفل عن مرتهم فخرجتا ، وكان يوم عيد ، يلعب السودان بالدُّرُّق والحراب ، فلما سألتُ رسول الله - صلَّى اللهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - وإنما قال : نشتهرين بانتظارين ؟ فقلت : نعم ، فاقامنى وراءه ، خدَّى على خده ، وهو يقول : دونكم يا بني آنِفَدَةَ (٥) حتى إذا مللت قال : حسبي ؟ قلت : نعم ، قال : فاذهبي » .  
حدثنا عبد الله بن يوسف ، ثنا أحمد بن فتح ، ثنا عبد الوهاب بن عيسى ،

ثنا أَحْمَدُ بْنُ مُحَمَّدٍ ، ثنا أَحْمَدُ بْنُ عَلَى ، ثنا مُسْلِمُ بْنُ الْحَجَاجِ ، حَدَّثَنِي هَرُونُ  
بْنُ سَعِيدِ الْأَيْلِي ، حَدَّثَنِي أَبْنُ وَهْبٍ ، أَخْبَرَنِي عُمَرُ بْنُ الْحَارِثُ أَنَّ أَبْنَ شَهَابَ  
حَدَّثَهُ عَنْ عَرْوَةَ ، عَنْ عَائِشَةَ : « أَنَّ أَبَا بَكْرَ دَخَلَ عَلَيْهَا وَعِنْدَهَا جَارِيَتَانِ فِي  
أَيَّامِ مَنْتَ تَغْنِيَانَ وَتَضْرِبَانَ ، وَرَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - مَسْجِي  
بِثُوبِهِ ، فَانْتَهَرُهُمَا أَبْوَا بَكْرَ ، فَكَتَشَفَ رَسُولُ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - عَنْهِ  
وَقَالَ : دَعُوهُمَا يَا أَبَا بَكْرٍ فَإِنَّهَا أَيَّامُ عِيدٍ » .

وَبِهِ إِلَى مُسْلِمٍ : ثنا زَهْرَيُّ بْنُ حَرْبٍ ، ثنا جَرِيرٌ - هُوَ أَبْنُ عَبْدِ الْحَمِيدِ - عَنْ  
هَشَامٍ - هُوَ أَبْنُ عَرْوَةَ - عَنْ أَبِيهِ ، عَنْ عَائِشَةَ قَالَتْ : « جَاءَ حَبِشٌ يَرْفَنُونَ فِي  
يَوْمِ عِيدٍ فِي الْمَسْجِدِ ، فَدَعَانِي النَّبِيُّ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - فَوَضَعَتْ رَأْسِي  
عَلَى مَنْكِبِهِ ، فَجَعَلَتْ أَنْظَرِي إِلَى لِعْبِهِمْ ، حَتَّى كَنْتَ أَنَا الَّتِي أَنْصَرْتُ » .

وَبِهِ إِلَى مُسْلِمٍ : حَدَّثَنِي مُحَمَّدُ بْنُ رَافِعٍ ، وَعَبْدُ بْنُ حَمِيدٍ . كَلَاهُمَا عَنْ عَبْدِ  
الرِّزْاقِ ، أَنَا مَعْمُرٌ ، عَنْ الزَّهْرَى ، عَنْ سَعِيدِ بْنِ الْمُسِيْبِ ، عَنْ أَبِي هَرِيرَةَ قَالَ :  
« بَيْنَمَا الْحَبِشَةُ يَلْعَبُونَ عِنْدَ رَسُولِ اللَّهِ - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - بِحِرَابِهِمْ إِذْ  
دَخَلَ عَمْرُ بْنُ الْخَطَّابَ ، فَأَهْوَى إِلَيْهِمْ لِيَحْصِبُوهُمْ بِالْحَصَبَاءِ ، فَقَالَ رَسُولُ اللَّهِ  
- صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - : دَعُوهُمْ يَا عَمِّرٍ » .

قَالَ أَبُو مُحَمَّدٍ : أَيْنَ يَقُعُ إِنْكَارٌ مِّنْ إِنْكَارِ سَيِّدِنَا هَذِهِ الْأَمَّةِ بَعْدَ  
نَبِيِّهَا - صَلَّى اللَّهُ عَلَيْهِ وَسَلَّمَ - أَبِي بَكْرٍ ، وَعَمِّرَ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمَا<sup>٤</sup> ! وَقَدْ أَنْكَرَ  
عَلَيْهِ السَّلَامَ عَلَيْهِمَا إِنْكَارَهُمَا ، فَرَجَعُوا عَنْ رَأْيِهِمَا إِلَى قَوْلِهِ عَلَيْهِ السَّلَامُ .

١٥٦٥ - مَسَأَلَةٌ (٦) - وَبِيَعِ الشَّسْطَرِشَجِ ، وَالْمَزَامِيرِ ، وَالْعِيدَانِ وَالْمَعَارِفِ ،  
وَالْمَطَابِيرِ حَلَالٌ كُلُّهُ ، وَمَنْ كَسَرَ شَيْئًا مِّنْ ذَلِكَ حَضَمَهُ إِلَّا أَنْ يَكُونَ صُورَةً  
مَصْوَرَةً<sup>(٧)</sup> فَلَا ضَمَانٌ عَلَى كَاسِرِهَا لِمَا ذَكَرْنَا قَبْلًا ، لَأَنَّهَا مَالٌ مِّنْ مَالِ مَالِكِهَا ،

وكذلك بيع المغنميات وابتياههن . قال تعالى : ( خلق لكم ما في الأرض جميعا ) <sup>(٨)</sup> . وقال تعالى : ( وأحل الله البيع ) <sup>(٩)</sup> وقال تعالى : ( وقد فصل لكم ما حرم عليكم ) <sup>(١٠)</sup> ولم يأت نص بتحريم بيع شيء من ذلك ، ورأى أبو حنيفة النعمان على من كسر شيئاً من ذلك .

واحتاج المانعون بتأثار لا تصح ، أو يصح بعضاها ولا حجة لهم فيها ، وهي ما روينا من طريق أبي داود الطيالسي ، نا هشام ، عن يحيى بن أبي كثير ، عن أبي سلام ، عن عبد الله بن زيد بن الأزرق ، عن عقبة بن عامر الجهنى قال : « قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم - : كل شيء يلهو به الرجل فباطل إلا رمي الرجل بقوسه ، أو تأديبه فرسه ، أو ملاعبة امرأته ، فإنهن من الحق » .

عبد الله بن زيد بن الأزرق مجاهول .

ومن طريق ابن أبي شيبة ، عن عيسى بن يونس ، عن عبد الرحمن بن يزيد ، عن جابر ، نا أبو سلام الدمشقى ، عن خالد بن زيد الجهنى ، قال لى عقبة بن عامر : قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم - : « ليس لهو المؤمن إلا ثلاثة ، ثم ذكره .

خالد بن زيد مجاهول .

ومن طريق أحمد بن شعيب ، أنا سعيد ، نا ابن حفص ناموسى بن أعين ، عن خالد بن أبي يزيد ، حدثنى عبد الرحيم ، عن الزهرى ، عن عطاء بن أبي رباح رأيت جابر بن عبد الله ، وجاير بن عبد الانصاريين يرميان ، فقال أحدهما للأخر : « أما سمعت رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يقول : كل شيء ليس من ذكر الله فهو لعب لا يكون أربعة : ملاعبة الرجل امرأته ،

وتآدیب الرجل فرسه ، ومشی الرجل بين الغرضين ، وتعليم الرجل السباحة » .

هذا حديث مشوش مدلس دلسة سوء ، لأن الزهرى المذكور فيه ليس هو ابن شهاب ، ولكنه رجل زهرى مجهول اسمه عبد الرحيم ، رويناه من طريق أحمد بن شعيب ، أنا محمد بن وهب الحرانى ، عن محمد بن سلمة الحرانى ، عن أبي عبد الرحيم - هو خالد بن أبي يزيد - وهو خال محمد بن سلمة ، عن عبد الرحيم الزهرى ، عن عطاء رأيت جابر بن عبد الله ، وجابر بن عبد الانصاريين يرميان فقال أحدهما للأخر : سمعت رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يقول : « كل شيء ليس فيه ذكر الله تعالى فهو سهو ولعب إلا أربعة : ملاعبة الرجل امرأته ، وتأدیب الرجل فرسه ، ومشیه بين الغرضين ، وتعليم الرجل السباحة » .

فسقط هذا الخبر .

ورويناه أيضاً من طريق أحمد بن شعيب ، أنا إسحاق بن إبراهيم ، أنا محمد بن سلمة ، أنا أبو عبد الرحيم ، عن عبد الوهاب بن بخت ، عن عطاء بن أبي رباح ، رأيت جابر بن عبد الله ، وجابر بن عبد فذكره ، وفيه : « كل شيء ليس من ذكر الله فهو لغو وسهو » .

عبد الوهاب بن بخت غير مشهور بالعدالة . ثم ليس فيه إلا أنه سهو ولغو ، وليس فيه تحريم .

وروى من طريق العباس بن محمد الدورى ، عن محمد بن كثير العبدى ، ناجعفر بن سليمان الضبعى ، عن سعيد بن أبي رزىن ، عن أخيه ، عن ليث بن أبي سليم ، عن عبد الرحمن بن سابط ، عن عائشة أم المؤمنين رضى الله

عنها ، عن النبي - صلى الله عليه وسلم - قال : « إن الله حرم المغنية وبيعها وثمنها وتعليمها والاستماع إليها » .

فية ليث ، وهو ضعيف ، وسعيد بن أبي رزين ، وهو مجهول لا يُدرى من هو ، عن أخيه ، وما أدرك ما عن أخيه ، هو ما يُعرف وقد سمع ، فكيف أخوه الذي لم يُسمّ ١٩ .

وحدثنا أحمد بن عمر بن أنس ، نا أبو أحمد سهل بن محمد بن أحمد بن سهل المروزي ، نا لاحق بن الحسين المقدسي - قدم مر - نا أبو المرجى ضرار بن علي بن عمير القاهري الجيلاني ، نا أحمد بن سعيد بن عبد الله بن كثير الحمصى ، نا فرج بن فضالة ، عن يحيى بن سعيد ، عن محمد بن علي بن الحنفية ، عن أبيه على بن أبي طالب ، قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم - : « إذا عملت أمتى خمس عشرة خصلة حل بها البلاء فذكر منهن ١١ ) » واتخذوا القينات ، والمعازف فليتوقعوا عند ذلك رياحا حمراء ومسخا وخشفا » .

لاحق بن الحسين ، وضرار بن على ، والحمصى مجهولون ، وفرج بن فضالة حمصى متزوك ، تركه يحيى ، وعبد الرحمن .

ومن طريق قاسم بن أصبغ ، نا إبراهيم بن إسحاق التيسابوري ، نا أبو عبيدة بن الفضيل بن عياض ، نا أبو سعيد مولىبني هاشم - هو عبد الرحمن بن عبد الله - نا عبد الرحمن بن العلاء ، عن محمد بن المهاجر ، عن كيسان مولى معاوية ، نا معاوية ، قال : « نهى رسول الله - صلى الله عليه وسلم - عن تسع وأنا أنهاكم عنهن الآن ، فذكر فيهن الفتاء والنوح » .

محمد بن المهاجر ضعيف ، وكيسان مجهول .

ومن طريق أبي داود ، نا مسلم بن إبراهيم ، نا سلام بن مسكين ، عن شيخ ، أنه سمع أبا واش يقول : سمعت ابن مسعود يقول : سمعت رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يقول : « إن الغناء ينبت النفاق في القلب » .  
عن شيخ عجب جداً .

ومن طريق محمد بن أحمد بن الجهم ، نا محمد بن عبدوس ، نا ابن أبي شيبة ، نا زيد بن الحباب ، عن معاوية بن صالح ، نا حاتم بن حرثيث ، عن مالك بن أبي مرير ، حدثني عبد الرحمن ابن فتن ، حدثني أبو مالك الأشعري أنه سمع النبي - صلى الله عليه وسلم - يقول : « يشرب ناس من أمتي الخمر يسمونها بغير اسمها ، يضرب على رءوسهم بالمعازف والقينات <sup>(١٢)</sup> يخسف الله بهم الأرض » .

معاوية بن صالح ضعيف ، وليس فيه أن الوعيد المذكور إنما هو على المعازف ، كما أنه ليس على اتخاذ القينات ، والظاهر أنه على استحلالهم الخمر بغير اسمها ، والديانة لا تؤخذ بالظن .

حدثنا أحمد بن إسماعيل الحضرمي القاضي ، نا محمد بن أحمد بن الخلاص ، نا محمد بن القاسم بن شعبان المصري ، حدثني إبراهيم بن عثمان بن سعيد ، نا أحمد بن الغمر بن أبي حماد بمحض ، ويزيد بن عبد الصمد ، نا عبيد بن هشام الحل - هو ابن نعيم - ، نا عبد الله بن المبارك ، عن مالك بن أنس ، عن محمد بن المذذر ، عن أنس بن مالك قال : قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم - : « من جلس إلى قينة فسمع <sup>(١٣)</sup> منها صب الله في أذنيه الآئك <sup>(١٤)</sup> يوم القيمة » .

هذا حديث موضوع مركب قضيحة ، ما عرف قط من طريق أنس ، ولا

من رواية ابن المiskin ، ولا من حديث مالك ، ولا من جهة ابن المبارك ، وكل من دون ابن المبارك إلى ابن شعبان مجھولون ، وابن شعبان في المالكين نظير عبد الباقي بن نافع في الحنفيين ، وقد تأملنا حديثهما فوجدنا فيه البلاء البين ، والكذب البحث ، والوضع اللاشيء ، وعظيم الفضائح ، فلما تغير ذكرهما ، أو اختلطت كتبهما ، وإنما تعمدا الرواية عن كل من لا خير فيه من كتاب ، وغفل يقبل التقين ، وأما الثالثة وهي ثلاثة الآثار أن يكون البلاء من قبلهما ونسأله العافية ، والصدق ، وصواب الاختيار .

ومن طريق ابن شعبان قال : روى هاشم بن ناصح ، عن عمر بن موسى ، عن مكحول ، عن عائشة قالت : قال رسول الله - صلى الله عليه وسلم - : « من مات وعنه جارية مغنية فلا تصلوا عليه ». هاشم ، وعمر ، مجھولان ، ومكحول لم يلق عائشة .

وحدث لا ندرى له طريقا ، إنما ذكروه هكذا مطلقا أن الله تعالى « نهى عن صوتين ملعونين صوت نائحة وصوت مغنية ». وهذا لا شيء .

ومن طريق سعيد بن منصور ، نا إسماعيل بن عياش ، عن مطرج بن يزيد ، نا عبد الله بن زحر ، عن علي بن يزيد ، عن القاسم ، عن أبي أمامة سمعت رسول الله - صلى الله عليه وسلم - : « لا يحل بيع المغنيات ولا شراؤهن وثمنهن حرام ، وقد نزل تصديق ذلك في كتاب الله : ( ومن الناس من يشتري لهو الحديث ليضل عن سبيل الله بغير علم ) الآية . والذى نفسى بيده ما رفع رجل قط عقيرة صوته بغباء إلا أرتدفه شيطانا يضربانه على صدره وظهره حتى يسكت » .

إسماعيل ضعيف ، ومطرح مجھول ، وعبد الله بن زخر ضعيف ،  
والقاسم ضعيف ، وعلى بن يزيد دمشقى مطرح متوك الحديث .

ومن طريق عبد الملك بن حبيب الأندلسى ، عن عبد العزيز الأوسى ، عن  
إسماعيل بن عياش ، عن علي بن يزيد ، عن القاسم بن عبد الرحمن ، عن أبي  
أمامية الباهلى ، سمعت رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يقول : « لا يحل  
تعليم المغنيات ولا شرائهن ولا بيعهن ولا اتخاذهن ، وثمنهن حرام ، وقد  
أنزل الله ذلك في كتابه ( ومن الناس من يشتري لهو الحديث ليحصل عن  
سبيل الله بغير علم ) ، والذى نقصى بيده ما رفع رجل عقيرته بالغناه إلا  
ارتده شيطاناً يضر بان بأرجلهما صدره و ظهره حتى يسكت » .

ومن طريق ابن حبيب أيضاً ، نا ابن معبد ، عن موسى بن أعين ، عن  
القاسم ، عن عبد الرحمن ، عن أبي أمامة ، أن النبي - صلى الله عليه وسلم -  
قال : « إن الله حرم تعليم المغنيات وشرائهن وبيعهن وأكل أثمانهن » .

أما الأول ، فعبد الملك هايل ، وإسماعيل بن عياش ضعيف ، وعلى بن  
يزيد ضعيف متوك الحديث ، والقاسم بن عبد الرحمن ضعيف ، والثاني  
عن عبد الملك ، والقاسم أيضاً ، وموسى بن أعين ضعيف .

ومن طريق عبد الملك بن حبيب ، عن عبد العزيز الأوسى ، عن عبد الله  
ابن عمر قال : قال رجل : « يارسول الله ، لي إبل أفالحدو فيها ؟ قال : نعم ،  
قال أفالغنى فيها ؟ .. قال : أعلم أن المغني أذناء بيد شيطان يرغمه حتى  
يسكت » .

هذا عبد الملك والعمري الصغير وهو ضعيف .

ومن طريق سعيد بن متصور ، نا أبو داود - هو سليم بن سالم بصرى

ـ نـا حـسان بـن أـبـي سـنان ، عـن رـجـل ، عـن أـبـي هـرـيـرـة قـال : قـال رـسـول الله ـ صـلـى الله عـلـيـه وـسـلـمـ ـ : « يـمـسـعـ قـوـمـ مـنـ أـمـتـىـ فـآخـرـ الـزـمـانـ قـرـدـةـ وـخـنـازـيرـ قـالـواـ : يـا رـسـولـ اللهـ وـيـشـهـدـونـ أـنـ لـا إـلـهـ إـلـاـ اللهـ وـأـنـكـ رـسـولـ اللهـ . » قـالـ : نـعـمـ وـيـصـلـونـ وـيـصـوـمـونـ وـيـحـجـونـ ، قـالـواـ : فـمـاـ بـالـهـمـ يـا رـسـولـ اللهـ ؟ قـالـ : اـتـخـذـوـ الـمـعـاـزـفـ ، وـالـقـيـنـاتـ ، وـالـدـفـوـفـ ، وـيـشـرـبـونـ هـذـهـ الـاـشـرـيـةـ فـبـاـتـواـ (١٥) عـلـىـ لـهـوـهـمـ وـشـرـابـهـمـ فـأـصـبـحـوـ قـرـدـةـ وـخـنـازـيرـ » .

هـذـاـ عـنـ رـجـلـ لـمـ يـسـمـ وـلـمـ يـدـرـ (١٦)ـ مـنـ هـوـ .

وـمـنـ طـرـيـقـ سـعـيـدـ بـنـ مـنـصـورـ أـيـضـاـ ، نـاـ الـحـارـثـ بـنـ شـهـابـ ، نـاـ فـرـقـدـ الـسـبـخـىـ ، عـنـ عـاصـمـ بـنـ عـمـرـوـ ، عـنـ أـبـيـ أـمـامـةـ قـالـ : قـالـ رـسـولـ اللهـ ـ صـلـىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ ـ : « تـبـيـتـ طـائـفـةـ مـنـ أـمـتـىـ عـلـىـ لـهـوـ وـلـعـبـ ، وـأـكـلـ وـشـرـبـ فـيـصـبـحـوـ قـرـدـةـ وـخـنـازـيرـ ، يـكـوـنـ فـيـهـاـ خـسـفـ وـقـذـفـ ، وـيـبـعـثـ عـلـىـ حـىـ مـنـ أـحـيـائـهـمـ رـيـحـ فـتـنـسـفـهـمـ كـمـاـ نـسـفـتـ مـنـ كـانـ قـبـلـهـمـ باـسـتـحـلـالـهـمـ الـحـرـامـ وـلـيـسـهـمـ الـعـرـيرـ ، وـضـرـبـهـمـ الـدـفـوـفـ ، وـاتـخـاذـهـمـ الـقـيـانـ » .

ـ الـحـارـثـ بـنـ نـبـهـانـ لـاـ يـكـتـبـ حـدـيـثـهـ ، وـفـرـقـدـ الـسـبـخـىـ ضـعـيـفـ نـعـمـ ، وـسـلـيـمـ بـنـ سـالـمـ ، وـحـسـانـ بـنـ أـبـيـ سـنانـ ، وـعـاصـمـ بـنـ عـمـرـوـ لـاـ أـعـرـفـهـمـ ، فـسـقـطـ هـذـانـ الـخـيـرـانـ بـيـقـنـ .

وـمـنـ طـرـيـقـ سـعـيـدـ بـنـ مـنـصـورـ ، نـاـ فـرـجـ بـنـ فـضـالـةـ ، عـنـ عـلـىـ بـنـ يـزـيدـ ، عـنـ الـقـاسـمـ ، عـنـ أـبـيـ أـمـامـةـ قـالـ : قـالـ رـسـولـ اللهـ ـ صـلـىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ ـ : « إـنـ اللهـ بـعـثـنـىـ رـحـمـةـ لـلـعـالـمـيـنـ وـأـمـرـنـىـ بـمـحـوـ الـمـعـاـزـفـ ، وـالـمـزـاـمـيـرـ ، وـالـأـوـثـانـ ، وـالـصـلـبـ ، لـاـ يـحـلـ بـيـعـهـنـ وـلـاـ شـرـاقـهـنـ وـلـاـ تـعـلـيـمـهـنـ وـلـاـ تـجـارـةـهـنـ وـلـاـ ثـمـنـهـنـ حـرـامـ » .  
ـ نـعـنـ الـضـوـارـبـ ، الـقـاسـمـ هـضـعـيـفـ .

ومن طريق البخاري ، قال هشام بن عمار : نا صدقة بن خالد ، نا عبد الرحمن بن يزيد بن جابر ، نا عطية بن قيس الكلابي ، حدثني عبد الرحمن بن غنم الأشعري ( قال ) (١٧) : حدثني أبو عامر - أو أبو مالك الأشعري - ووالله ما كذبني - أنه سمع رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يقول : «ليكونن من أمتى قوم (١٨) يستحلون الخز (١٩) والحرير ، والخمر ، والمعازف».

وهذا منقطع لم يحصل ما بين البخاري وصدقه بن خالد .

ولا يصح في هذا الباب شيء أبدا وكل ما فيه فموضع ، ووالله لو أسفد جميعه أو واحد منه فأكثر من طريق الثقات إلى رسول الله - صلى الله عليه وسلم - لما ترددنا في الأخذ به ، ولو كان ما في هذه الأخبار حقا من أنه لا يحل بيعهن لوجب أن يُسْحَدَ من وطنهن بالشراء وأن لا يلحق به ولده منها ، ثم ليس فيها تحريم ملکهن ، وقد تكون أشياء يحرم بيعها ويحل ملکها وتملیکها (٢٠) . كالماء ، والتهز ، والكلب .

هذا كل ما حضرنا ذكره ، مما أضيف إلى رسول الله - صلى الله عليه وسلم .

أما عن دوته عليه السلام ، فروينا من طريق ابن أبي شيبة ، نا حاتم ابن إسماعيل ، عن حميد بن صخر ، عن عمار الذهني ، عن سعيد بن جبير ، عن أبي الصهباء ، عن ابن مسعود في قول الله تعالى : ( ومن الناس من يشتري لهو الحديث ليضل عن سبيل الله ) (٢١) الآية . فقال : الغباء والذى لا إله غيره .

ومن طريق وكيع ، عن ابن أبي ليل ، عن الحكم ، عن مقسم ، عن ابن

عباس في هذه الآية قال : الغناء وشراء المغنية .

ومن طريق ابن أبي شيبة ، نا ابن فضيل ، عن عطاء ، عن سعيد بن جبير ، عن ابن عباس في هذه الآية قال : الغناء ونحوه .

ومن طريق سعيد بن منصور ، نا أبو عوانة ، عن عبد الكريم الجزري ، عن أبي هاشم الكوفي ، عن ابن عباس قال : الدف حرام ، والمعازف حرام ، والمزمار حرام ، والكوبية <sup>(٢١)</sup> حرام .

ومن طريق سعيد بن منصور ، نا أبو عوانة ، عن حماد بن أبي سليمان عن إبراهيم قال : الغناء ينبع النفاق في القلب .

ومن طريق سعيد بن منصور ، نا أبو وكيع <sup>(٢٢)</sup> عن منصور ، عن إبراهيم قال : كان أصحابنا يأخذون بأفواه السكك يخرقون الدفوف .

ومن طريق ابن أبي شيبة ، نا وكيع عن سفيان ، عن حبيب بن أبي ثابت ، عن مجاهد في قول الله تعالى : ( ومن الناس من يشتري لهو الحديث ) قال : الغناء ، وهو أيضاً قول حبيب بن أبي ثابت .

ومن طريق ابن أبي شيبة ، نا عبدة بن سليمان ، عن إسماعيل بن أبي خالد ، عن شعيب ، عن عكرمة في هذه الآية قال : هو الغناء .

قال أبو محمد : لا حجة في هذا كله لوجوه .

أحدها : أنه لا حجة لاحد دون رسول الله - صلى الله عليه وسلم - .

والثاني : أنه قد خالف غيرهم من الصحابة والتابعين .

والثالث : أن نص الآية يبطل احتجاجهم بها لأن فيها : ( ومن الناس من يشتري لهو الحديث ليحصل عن سبيل الله بغير علم ويتخذها هزوا أولئك لهم عذاب مهين ) .

ووهذه صفة من فعلها كان كافرا بلا خلاف إذا اتخد سبيل الله تعالى هزوا، ولو أن امرءا اشتري مصحفا ليضل به عن سبيل الله ويتخذها هزوا لكان كافرا ، فهذا هو الذى ذم الله تعالى ، وما ذم فقط عز وجل من اشتري لهو الحديث ليطهى به ويروح نفسه ، لا ليضل عن سبيل الله تعالى ، فبطل تعلقهم بقول كل من ذكرنا .

وكذلك من اشتغل عامدا عن الصلاة بقراءة القرآن ، أو بقراءة المسنون ، أو بحديث يتحدث به ، أو ينظر في ماله ، أو بغناء أو بغير ذلك ، فهو فاسق عاص لـه تعالى . ومن لم يضع شيئا من الفرائض اشتغالا بما ذكرنا فهو محسن .

واحتجوا فقالوا : من الحق الغناء ، أم من غير الحق ، ولا سبيل إلى قسم ثالث ؟ . فقالوا : وقد قال الله عز وجل : ( فمـاذا يـدـعـهـ الـحـقـ إـلـاـ الضـلـالـ ) (٢٤) فجوابـناـ ، وـبـالـهـ تـعـالـىـ التـوـفـيقـ : إنـ رـسـوـلـ اللهـ صـلـيـ اللـهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ . قالـ : «ـ إـنـمـاـ الـأـعـمـالـ بـالـشـيـاتـ وـلـكـلـ اـمـرـيـ مـاـ نـوـيـ »ـ فـمـنـ نـوـيـ باـسـتـمـاعـ الغـنـاءـ عـوـنـاـ عـلـىـ مـعـصـيـةـ اللـهـ تـعـالـىـ فـهـوـ فـاسـقـ ،ـ وـكـذـلـكـ كـلـ شـيـءـ غـيـرـ الغـنـاءـ .ـ وـمـنـ نـوـيـ بـهـ تـرـوـيـحـ نـفـسـهـ لـيـقـوـيـ بـذـلـكـ عـلـىـ طـاعـةـ اللـهـ عـزـ وـجـلـ وـيـنـشـطـ نـفـسـهـ عـلـىـ الـبـرـ فـهـوـ مـطـيـعـ مـحـسـنـ ،ـ وـفـعـلـهـ هـذـاـ مـنـ الـحـقـ ،ـ وـمـنـ لـمـ يـنـوـ طـاعـةـ وـلـاـ مـعـصـيـةـ فـهـوـ لـغـوـ مـعـفـوـ عـنـهـ ،ـ كـخـرـوجـ الـإـنـسـانـ إـلـىـ بـسـتـانـهـ مـتـنـزـهاـ ،ـ وـقـعـودـهـ عـلـىـ بـابـ دـارـهـ مـتـقـرـجاـ ،ـ وـصـبـاغـةـ ثـوـبـهـ لـازـورـدـيـاـ أوـ أـخـضـرـ أوـ غـيـرـ ذـلـكـ ،ـ وـمـدـ سـاقـهـ وـقـبـضـهـاـ (٢٥)ـ ،ـ وـسـائـرـ أـفـعـالـهـ ،ـ فـبـطـلـ كـلـ مـاـ شـغـبـواـ بـهـ بـطـلـانـاـ مـتـيقـناـ .ـ وـلـهـ تـعـالـىـ الـحـمـدـ ،ـ وـمـاـ تـعـلـمـ لـهـمـ شـبـهـةـ غـيـرـ مـاـ ذـكـرـنـاهـ .ـ ١ـ .ـ هـ .ـ

\* \* \*

## الهسوامش

(١) (المحل) ج ٥ ص ٩٢ ، ٩٣ . طبعة دار الأفاق الجديدة - بيروت - بدون تاريخ .  
وهي مصورة من طبعة القاهرة سنة ١٣٤٧هـ .

(٢) بفتح الزاي وإسكان الفاء .

(٣) بضم الباء وفتح العين المهملة المخففة . موضع في نواحي المدينة على ليلتين منها ،  
كانت به وقائع بين الاوس والخرزج في الجاهلية .

(٤) هكذا في الأصلين بالأفراد . وفي البخاري ( ج ٢ ص ٥٤ ، ٥٥ ) «دعهما » وكل  
صحيح .

(٥) بفتح الهمزة وإسكان الراء وكسر الفاء وفتح الدال المهملة ، لقب للحبشة .

(٦) (المحل) باب أحكام البيوع - ج ٩ ص ٥٥ - ٦١ .

(٧) أي تمثلا - صنما - يعبد أو يُعظم ، أو فيه مظنة لشيء من ذلك .

(٨) البقرة - ٢٩ .

(٩) البقرة : ٢٧٥ .

(١٠) الأنعام . ١١٩ .

(١١) في النسخة رقم ١٤ فيها بدل مذهب .

(١٢) في النسخة رقم (١٦) يضرب رءوسهن المعاذف والمعنىات .

(١٣) في النسخة رقم (٦) يسمع .

(١٤) هو الرصاص الأبيض ، وقيل الأسود .

(١٥) في النسخة رقم ١٦ فيبياتون .

(١٦) في النسخة رقم ١٦ ولا يدرى .

(١٧) الزيادة من صحيح البخارى .

(١٨) في صحيح البخارى أقوام ، وهو مطول فيه اختصره المصنف واقتصر على محل الشاهد منه .

(١٩) في النسخة رقم ١٤ يخاله معجمة وما هنا موافق لصحيح البخارى .

(٢٠) النسخة رقم ١٦ تملكتها .

(٢١) لقمان : ٦ .

(٢٢) قال ابن الأثير في النهاية ، هي الفرد ، وقيل الطبل ، وقيل البريط .

(٢٣) في النسخة رقم (١٦) نا وكميغ .

(٢٤) يونس : ٣٢ .

(٢٥) في النسخة رقم ١٤ : ومد ساقيها وقيضهما .

(ب)

## أبو حامد الغزالى

(محمد بن محمد بن محمد الغزالى الطوسي)  
(٤٥٠ - ٥٠٥ هـ - ١١١١ - ١٠٥٨ م)

### كتاب أداب السماع

#### الباب الأول

في ذكر اختلاف العلماء في إباحة السماع ،  
وكتشف الحق فيه (٤)

---

(٤) أخذنا هذا النص من كتاب الغزالى (حياء علوم الدين) - طبعة دار الشعب - القاهرة  
- وهي مصورة .

وقد استفدنا من التخريجات التى جاءت بهامشها لللاحاديث الواردة في النص - وهي  
التي حرجها العراقي أبو الفضل عبد الرحيم بن الحسين بن عبد الرحمن زين الدين  
العراقي الكردي (٧٢٥ - ٨٠٦ هـ) تحت عنوان (المغنى عن حمل الأسفار في  
الأسفار في تحرير ملخص الإحياء من الأخبار) .. ومكان هذا النص في (الإحياء) ص  
١١٢١ - ١١٥٣ ، ص ١١٨٣ - ولقد أضفنا إلى النص ما رأيناه في التحقيق -

ضروريا من التعليقات والشروح والترجم للأعلام والترقيم ...



## الباب الأول

في ذكر اختلاف العلماء في إباحة السماع، وكشف الحق فيه  
بيان أقاويل العلماء والمتصوفة في تحليله وتحريمه

اعلم أن السماع هو أول الأمر، ويثير السماع في حالة في القلب تسمى الوجود، ويثير الوجود تحرير الأطراف، إما بحركة غير موزونة فتسمى الأضطراب، وإما موزونة فتسمى التصنيق والسرقة، فلذبذا بحكم السماع، وهو الأول، وننقل فيه الأقاويل المعرفة عن المذاهب فيه، ثم نذكر الدليل على إباحته، ثم نردده بالجواب عما تمسك به القائلون بتحريمه، فاما نقل المذاهب.

فقد حكى القاضي أبو الطيب (١) الطبرى عن الشافعى، ومالك، وأبى حنيفة، وسفيان، وجماعة من العلماء الفاسقين يستدل بها على أنهم رأوا تحريره.

وقال الشافعى (٢) رحمة الله في كتاب آداب القضاء: إن الفتاء لهو مكره يشبه الباطل، ومن استكثر منه فهو سفيه تُرد شهادته.

قال القاضى أبو الطيب: استماعه من المرأة التى ليست بمحترم له لا

يجوز عند أصحاب الشافعى ، رحمة الله ، بحال ، سواء كانت مكشوفة أو من وراء حجاب ، وسواء كانت حرة أو مملوكة .

وقال الشافعى ، رضى الله عنه ، صاحب الجارية إذا جمع الناس لسماعها فهو سفيه تُرد شهادته .

وقال : وحكى عن الشافعى أنه كان يكره الطقطقة بالقضيب ، ويقول : وضعته الزنادقة ليشتغلوا به عن القرآن ، وقال الشافعى رحمة الله ، ويكره ، من جهة الخبر ، اللعب بالفرد أكثر مما يكره اللعب بشيء من الملاهى ، ولا أحب اللعب بالشطرنج ، وأكره كل ما يلعب به الناس ، لأن اللعب ليس من صنعة أهل الدين ولا المروءة .

وأما مالك<sup>(٣)</sup> رحمة الله ، فقد نهى عن الغناء ، وقال : إذا اشتري جارية فوجدها مفنة كان له ردها ، وهو مذهب سائر أهل المدينة إلا إبراهيم بن سعد وحده .

وأما أبو حنيفة<sup>(٤)</sup> رضى الله عنه ، فإنه كان يكره ذلك ، ويجعل سماع الغناء من الذنوب ، وكذلك سائر أهل الكوفة . سفيان الثورى<sup>(٥)</sup> ، وحمار<sup>(٦)</sup> ، وإبراهيم<sup>(٧)</sup> ، والشعبي<sup>(٨)</sup> . وغيرهم ، فهذا كله نقله القاضى أبو الطيب الطبرى .

ونقل أبو طالب المكى<sup>(٩)</sup> إباحة السماع عن جماعة فقال : سمع من الصحابة عبد الله بن جعفر ، وعبد الله بن الزبير ، والمغيرة بن شعيبة ، ومعاوية وغيرهم ، وقال : قد فعل ذلك كثير من السلف الصالح ، صحابى وتابعى بإحسان . وقال : لم ينزل الحجازيون عندنا بمكة يسمعون السماع

في أفضل أيام السنة ، وهي الأيام المعدودات التي أمر الله عباده فيها بذكره ، ك أيام التشريق ، ولم يزل أهل المدينة مواطبين كأهل مكة على السماع إلى زماننا هذا ، فادركتنا أبا مروان القاضي وله جوار يسمعون الناس التلحين قد أعدهن للصوفية ، قال : وكان لعطاء جاريتان يلحسان فكان إخوانه يستمعون إليهما ، قال : وقيل لأبي الحسن بن سالم كيف تنكر السماع وقد كان الجنيد <sup>(١٠)</sup> وسرى السقطى <sup>(١١)</sup> ودو التون <sup>(١٢)</sup> يستمعون ؟ فقال : وكيف أنكر السماع وقد أجازه وسمعه من هو خير مني ، فقد كان عبد الله بن جعفر الطيار يسمع ، وإنما أنكر اللهو اللعب في السماع . وروى عن يحيى ابن معاذ أنه قال : فقدنا ثلاثة أشياء فما نراها ولا أراها تزداد إلا قلة : حسن الوجه مع الصيانة ، وحسن القول مع الديانة ، وحسن الإخاء مع الوفاء . ورأيت في بعض الكتب هذا محكيا بعينه عن الحارث الحاسبي <sup>(١٣)</sup> ، وفيه ما يدل على تجويفه السماع مع رهده وتصاونه وجده في الدين وتشميره . قال : وكان ابن مجاهد لا يجيب دعوة إلا أن يكون فيه سماع . وحتى غير واحد أنه قال : اجتمعنا في دعوة ومعنا أبو القاسم بن بنت منيع ، وأبو بكر بن داود ، وأبن مجاهد في نظرائهم ، فحضر سماع ، فجعل ابن مجاهد يحرض ابن بنت منيع على ابن داود في أن يسمع ، فقال ابن داود : حدثني أبي عن أحمد بن حنبل أنه كره السماع ، وكان أبي يكرهه ، وأنا على مذهب أبي ، فقال أبو القاسم بن بنت منيع : أما جدك أحمد بن بنت منيع فحدثني عن صالح بن أحمد ، أن أباه كان يسمع قول ابن الخبارة ، فقال ابن مجاهد لابن داود دعني أنت من أبيك ، وقال لابن بنت منيع دعني أنت من جدك ، أي شيء

تفقول يا أبا بكر قيمن أنشد بيت شعر أهو حرام ؟ . قال : لا ، قال : فإن  
أنشده وطوله وقصر منه المدود ومد منه المقصور أیحرم عليه ؟ . قال : أنا  
لم أقو لشيطان واحد فكيف أقوى لشيطانين ! . قال : وكان أبو الحسن  
العسقلاني الأسود من الأولياء يسمع ويوله عند السماع ، وصنف فيه كتابا  
ورداً فيه على منكريه ، وكذلك جماعة منهم حنفوا في الرد على منكريه .

وحكى عن بعض الشيوخ أنه قال : رأيت أبا العباس الخضر عليه السلام ،  
فقلت له ما تقول في هذا السماع الذي اختلف فيه أصحابنا ؟ . فقال : هو  
الصفو الزلال الذي لا يثبت عليه إلا أقدام العلماء .

وحكى عن ممشاد الدينورى أنه قال : رأيت النبي - صلى الله عليه وسلم  
في النوم فقلت : يا رسول الله ، هل تنكر من هذا السماع شيئاً ؟ فقال : ما انكر  
منه شيئاً ، ولكن قل لهم يفتحون قبله بالقرآن ويختمون بعده بالقرآن .

وحكى عن طاهر بن بلال الهمданى الوراق ، وكان من أهل العلم ، أنه  
قال : كنت معتكفاً في جامع جده على البحر ، فرأيت يوماً طائفة يقولون في  
جانب منه قولًا ويستمعون ، فأنكرت ذلك بقلبي ، وقلت ، في بيت من بيوت  
الله ، يقولون الشعر ! قال : فرأيت النبي - صلى الله عليه وسلم - تلك الليلة  
وهو جالس في تلك الناحية ، وإلى جنبه أبو بكر الصديق ، رضى الله عنه ،  
وإذا أبو بكر يقول شيئاً من القول والنبي - صلى الله عليه وسلم - يستمع  
إليه . ويوضع يده على صدره كالواجد بذلك . فقلت في نفسي : ما كان ينبغي  
لي أن أنكر على أولئك الذين كانوا يستمعون ، وهذا رسول الله - صلى الله عليه  
وسلم - يستمع ، وأبو بكر يقول ، فسألتني إلى رسول الله - صلى الله عليه

وسلم - و قال : هذا حق بحق ، أو قال : حق من حق - أنا أشك فيه - و قال الجنيد : تنزل الرحمة عن هذه الطائفة في ثلاثة مواضع ، عند الأكل ، لأنهم لا يأكلون إلا عن فساقه ، و عند المذكرة ، لأنهم لا يتجاوزون إلا في مقامات الصديقين ، و عند السماع ، لأنهم يسمعون بوجود و يشهدون حقا .

وعن ابن حرب أنه كان يرخص في السماع ، فقيل له ، أيؤتي يوم القيمة في جملة حسناتك أو سيناتك ؟ . فقال : لا في الحسنات ولا في السيئات لأن شبيه باللغو ، وقال الله تعالى : ( لا يؤاخذكم الله باللغو في أيمانكم ) (١١) .

هذا ما نقل من الأقاويل ، ومن طلب الحق في التقليد فمهما استقصى تعارضت بهذه هذه الأقاويل ، فيبقى متغيرا أو مائلا إلى بعض الأقاويل بالتشهي ، وكل ذلك قصور بل ينبغي أن يطلب الحق بطريقة وذلك بالبحث عن مدارك الخطر والإباحة كما سندكره .

### بيان الدليل على إباحة السماع

اعلم أن قول القائل : السماع حرام . معناه أن الله تعالى يعاقب عليه ، وهذا أمر لا يعرف بمجرد العقل بل بالسمع ، ومعرفة الشرعيات محسورة في النص ، أو القياس على المقصوص . وأعني بالنص : ما أظهره - صلى الله عليه وسلم - بقوله ، أو فعله ، وبالقياس : المعنى المفهوم من الفاظه وأفعاله ، فإن لم يكن فيه نص ولم يستقم فيه قياس على منصوص بطل القول

بتحريمـهـ ، وـبـقـىـ فـعـلـاـ لـأـحـرـجـ فـيـهـ كـسـائـرـ الـمـبـاحـاتـ ، وـلـاـ يـسـدـلـ عـلـىـ تـحـرـيمـ السـمـاعـ نـصـ وـلـاـ قـيـاسـ ، وـيـتـضـحـ ذـلـكـ فـيـ جـوـابـنـاـ عـنـ أـدـلـةـ الـمـاـئـلـينـ إـلـىـ التـحـرـيمـ ، وـمـهـمـاـ (١٥ـ)ـ تـمـ الـجـوابـ عـنـ أـدـلـتـهـ كـانـ ذـلـكـ مـسـلـكـاـ كـافـيـاـ فـيـ إـثـبـاتـ هـذـاـ الغـرـضـ ، لـكـنـ نـسـتـفـتـحـ وـنـقـولـ : قـدـ دـلـ النـصـ وـالـقـيـاسـ جـمـيـعـاـ عـلـىـ اـبـاحـتـهـ .

أـمـاـ الـقـيـاسـ : فـهـوـ أـنـ الـغـنـاءـ اـجـتـمـعـتـ فـيـهـ مـعـانـ يـنـبـغـىـ أـنـ يـبـحـثـ عـنـ أـقـرـادـهـاـ ، ثـمـ عـنـ مـجـمـوعـهـاـ ، فـإـنـ فـيـهـ سـمـاعـ صـوتـ طـبـيـبـ مـوـزـونـ مـفـهـومـ الـمـعـنـىـ ، مـحـرـكـ لـلـقـلـبـ ، فـالـوـصـفـ الـأـعـمـ أـنـهـ صـوتـ طـبـيـبـ ، ثـمـ الطـبـيـبـ يـنـقـسـمـ إـلـىـ الـمـوـزـونـ وـغـيـرـهـ ، وـالـمـوـزـونـ يـنـقـسـمـ إـلـىـ الـمـفـهـومـ كـالـأـشـعـارـ وـإـلـىـ غـيـرـ الـمـفـهـومـ كـأـصـوـاتـ الـجـمـادـاتـ وـسـائـرـ الـحـيـوانـاتـ .

**الـدـرـجـةـ الـأـوـلـىـ** : أـمـاـ سـمـاعـ الصـوتـ الـطـبـيـبـ مـنـ حـيـثـ أـنـهـ طـبـيـبـ فـلـاـ يـنـبـغـىـ أـنـ يـحـرـمـ ، بـلـ هـوـ حـلـالـ بـالـنـهـرـ وـالـقـيـاسـ .

أـمـاـ الـقـيـاسـ : فـهـوـ أـنـهـ يـرـجـعـ إـلـىـ تـلـذـذـ حـاسـةـ السـمـعـ ، بـسـاـبـدـاـكـ مـاـ هـوـ مـخـصـوصـ بـهـ وـلـلـإـنـسـانـ عـقـلـ وـخـمـسـ حـسـوـسـ ، وـلـكـلـ حـاسـسـةـ إـدـرـاكـ ، وـفـيـ مـدـرـكـاتـ تـلـكـ الـحـاسـسـةـ مـاـ يـسـتـلـذـ ، فـلـذـةـ النـظـرـ فـيـ الـمـبـصـرـاتـ الـجـمـيـلـةـ كـالـخـضـرـةـ وـالـمـاءـ الـجـارـىـ وـالـوـجـهـ الـجـسـنـ .

وـبـالـجـمـلـةـ سـائـرـ الـأـلـوـانـ الـجـمـيـلـةـ ، وـهـىـ فـيـ مـقـاـبـلـةـ مـاـ يـكـرـهـ مـنـ الـأـلـوـانـ الـكـدـرـةـ الـقـبـيـحـةـ ، وـلـلـشـمـ لـلـرـوـأـتـ الـطـبـيـبـةـ ، وـهـىـ فـيـ مـقـاـبـلـةـ الـأـنـتـنـانـ الـمـسـتـكـرـهـ ، وـلـلـذـوقـ الـطـعـومـ الـلـذـيـذـةـ كـالـدـسـوـمـةـ وـالـحـلاـوـةـ وـالـحـمـوـضـةـ ، وـهـىـ فـيـ مـقـاـبـلـةـ الـمـرـأـةـ الـمـسـتـبـشـعـةـ ، وـلـلـمـسـ لـذـةـ الـلـيـنـ وـالـنـعـومـةـ وـالـمـلـامـسـةـ ، وـهـىـ فـيـ مـقـاـبـلـةـ الـخـشـونـةـ وـالـخـرـاسـةـ ، وـلـلـعـقـلـ لـذـةـ الـعـلـمـ وـالـعـرـفـةـ وـهـىـ فـيـ مـقـاـبـلـةـ الـجـهـلـ

والبلاد . فكذلك الأصوات المدركة بالسمع تنقسم إلى مستينة ، كصوت العذاليب والمزامير ، ومستكرهه كنهيق الحمير وغيرها ، فما أظهر قياس هذه الحاسة ولذتها على سائر الحواس ولذاتها .

وأما النص ، فيدل على إباحة سماع الصوت الحسن امتنان الله تعالى على عباده به إذ قال ( يزيد فيخلق ما يشاء ) <sup>(١٦)</sup> ، فقيل : هو الصوت الحسن ، وفي الحديث : « ما بعث الله نبياً إلا حسن الصوت » <sup>(١٧)</sup> ، وقال - صل الله عليه وسلم - « لَلَّهُ أَشَدُّ أَذْنَانَ الرَّجُلِ الْحَسَنِ الصَّوْتُ بِالْقُرْآنِ مِنْ صَاحِبِ الْقِيَّةِ لَقِيَّتِهِ » <sup>(١٨)</sup> . وفي الحديث في معرض المدح لداود عليه السلام انه كان حسن الصوت في النساحة على نفسه ، وفي تلاوة الزبور ، حتى كان يجتمع الإنس والجن والسوحوش والطير لسماع صوته ، وكان يحمل في مجلسه أربعمائة جنازة وما يقرب منها في الأوقات <sup>(١٩)</sup> . وقال - صل الله عليه وسلم ، في مدح أبي موسى الأشعري : « لقد أعطى مزماراً من مزامير آل داود » <sup>(٢٠)</sup> ، وقول الله تعالى : ( إن انكر الأصوات لصوت الحمير ) <sup>(٢١)</sup> يدل بمفهومه على مدح الصوت الحسن ، ولو جاز أن يقال إنما أبى ذلك بشرط أن يكون في القرآن لزمه أن يحرم سماع صوت العذاليب ، لأنه ليس من القرآن ، وإذا جاز سماع صوت غفل لا معنى له فلم لا يجوز سماع صوت يفهم منه الحكمة ، والمعانى الصحيحة ؟ وإن من الشعر لحكمة ، فهذا نظر في الصوت من حيث إنه طيب حسن

**الدرجة الثانية** : النظر في الصوت الطيب الموزون ، فإن الوزن وراء الحسن ، فكم من صوت حسن خارج عن الوزن ، وكم من صوت موزون

غير مستطاب ، والأصوات الموزونة باعتبار مخارجها ثلاثة ، فإنها إما أن تخرج من جماد كصوت المزامير والأوتار وضرب القضيب والطبل وغيره ، وإما أن تخرج من حنجرة حيوان ، وذلك الحيوان إما إنسان أو غيره كصوت العنادل والقماري وزات السجع من الطيور ، فهي مع طبيتها موزونة متناسبة للمطالع والمقاطع ، فلذلك يستاذ سماعها ، والأصل في الأصوات حناجر الحيوانات ، وإنما وضعت المزامير على أصوات الحناجر ، وهو تشبيه الصنعة بالخلق ، وما من شيء توصل أهل الصناعات بصناعتهم إلى تصویره إلا وله مثال في الخلقة التي استثار الله تعالى باختراعها ، فمنه تعلم الصناع ، وبه قصدوا الاقتداء ، وشرح ذلك يطول ، فسماع هذه الأصوات يستحيل أن يحرم لكونها طيبة ، أو موزونة فسلا ذاهب إلى تحريم صوت العندليب وسائر الطيور ، ولا فرق بين حنجرة وحنجرة ، ولا بين جماد وحيوان ، فينبغي أن يقاس على صوت العندليب الأصوات الخارجة من سائر الأجسام باختيار الأدصى ، كالذى يخرج من حلقة أو من القضيب والطبل والدف وغيره ، ولا يستثنى من هذه إلا الملاهي والأوتار والمزامير التي ورد الشرع بالمنع منها <sup>(٢٢)</sup> ، لا للذتها ، إذ لو كان للذلة لقيس عليهما كل ما يلتفت به الإنسان ، ولكن حرم الخمور ، واقتضت ضراوة الناس بها المبالغة في الفطام عنها حتى انتهى الأمر في الابتداء إلى كسر الدنان ، فحرم معها ما هو شعار أهل الشرب ، وهي الأوتار والمزامير فقط ، وكان تحريمهما من قبل الاتباع ، كما حرم الخلوة بالاجنبية لأنها مقدمة الجماع ، وحرم النظر إلى الفخذ لاتصاله بالسواتين ، وحرم قليل الخمر وإن كان لا يسكر لأنه يدعو

لألى السكر ، وما من حرام لا لوله حريم يطيف به . وحكم الحرمة ينسحب على حريمها ، ليكون حمى للحرام ووقاية له . وحظاراً مانعاً حوله ، كما قال - حصل الله عليه وسلم - : « إن لكل ملك حمى وإن حمى الله محارمه » (٢٣) . فهى محرمة تبعاً لحرم الخمر لثلاث علل :

أحداها: أنها تدعى إلى شرب الخمر ، فإن اللذة الحاصلة بها إنما تتم بالخمر ، ولمثل هذه العلة حرم قليل الخمر .

الثانية: أنها في حق قريب العهد بشرب الخمر تذكر مجالس الأنس . بالشرب ، فهى سبب الذكر ، والذكر سبب انبساط الشوق إذا قوى فهو سبب الإقدام . ول بهذه العلة تهى عن الانتباه إلى المزقت والحنتم ، والنمير (٢٤) وهى الأواني التي كانت مخصوصة بها ، فمعنى هذا أن مشاهدة مسورة لها تذكرها ، وهذه العلة تفارق الأولى ، إذ ليس فيها اعتبار لذة في الذكر ، إذ لا لذة في رؤية القنيمة وأواني الشرب ، لكن من حيث التذكر بها ، فإن كان السماع يذكر الشرب تذكرها يشوق إلى الخمر عند ألف ذلك مع الشرب فهو منهى عن السماع لخصوص هذه العلة فيه .

الثالثة: الاجتماع عليها لأن صار من عادة أهل الفسق ، فيمتنع من التشبيه بهم ، لأن من تشبه بقوم فهو منهم ، وبهذه العلة نقول بترك العادة مهما (٢٥) صارت شعاراً لأهل البدعة ، خوفاً من التشبيه بهم ، وبهذه العلة يحرم ضرب الكوبه ، وهو طبل مستطيل دقيق الوسط واسع الطرفين ، وضربها عادة المخنثين ، وليسوا ما فيه من التشبيه لكان مثل طبل الصجيج والغزو ، وبهذه العلة نقول: لو اجتمع جماعة وزينوا مجلساً ، وأحضروا

آلات الشرب وأقداحه ، وصيروا فيها السكنجين (٢٦) ، ونصبوا ساقياً يدور عليهم ويستقيهم ، فيأخذون من الساقى ويشربون ، ويحيى بعضهم بعضاً ، بكلماتهم المعتادة بينهم ، حرم ذلك عليهم وإن كان المشروب مباحاً في نفسه ، لأن في هذا تشبهها بأهل الفساد ، بل لهذا ينهى عن لميس القباء ، وعن ترك الشعر على الرأس قرزاً في بلاد صار القباء فيها من لميس أهل الفساد ، ولا ينهى عن ذلك فيما وراء النهر ، لاعتراض أهل الصلاح ذلك فيهم .

في بهذه المعانى حرم المزمار العراقي والأوتار كلها كالعود والمنج والترباب والبريط وغيرها ، وما عدا ذلك ، فليس في معناها كشاهين الرعاعة ، والمحجج ، وشاهين الطبالين ، وكالطبل والقضيب ، وكل الله يستخرج منها صوت مستطاب موزون سوى ما يعتاده أهل الشرب ، لأن كل ذلك لا يتعلق بالخمر ، ولا يذكر بها ولا يشوق إليها ، ولا يوجب التشبيه بأربابها ، فلم يكن في معناها فبقى على أصل الإباحة ، قياساً على أصوات الطيور وغيرها . بل أقول سماع الأوتار من يضر بها على غير وزن متناسب مستنذ حرام أيضاً ، وبهذا يتبين أنه ليست العلة في تحريمها مجرد اللذة الطبيعية ، بل القياس تحليل الطبيات كلها ، إلا ما في تحليله فساد . قال الله تعالى ( قل من حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطبيات من الرزق ) (٢٧) ، فهذه الأصوات لا تحرم من حيث إنها أصوات موزونة ، وإنما تحرم بعارض آخر كما سيأتي في الععارض المحرمة .

الدرجة الثالثة : الموزون والمفهوم ، وهو الشعر ، وذلك لا يخرج إلا من حنجرة الإنسان ، فيقطع بباباً حدة ذلك ، لأن ما زاد إلا كونه مفهوماً ، والكلام

المفهوم غير حرام ، والصوت الطيب الموزون غير حرام ، فإذا لم يحرم الآحاد  
فمن أين يحرم المجموع ؟ . نعم : يقتصر فيما يفهم منه ، فإن كان فيه أمر  
محظور حرم نثره ونظمه ، وحرم النطق به ، سواء كان بالحان أو لم يكن .  
والحق فيه ما قاله الشافعى رحمة الله ، إذ قال : الشعر كلام ، فحسنـه  
حسن ، وقبيـحـه قبيـح ، ومـهـما (٢٨) جـازـ إـنـشـادـ الشـعـرـ بـغـيرـ صـوتـ وـالـهـانـ  
جاز إنشاده مع الألحان ، فإن أفراد المباحثات إذا اجتمعت كان ذلك المجموع  
مباحا ، ومـهـما اـنـضـمـ مـبـاحـ لـمـ يـحـرـمـ إـلـاـ إـذـاـ تـضـمـنـ المـجـمـوـعـ مـحـظـوـرـاـ  
تـضـمـنـهـ الآـهـادـ ، وـلـاـ مـحـظـوـرـ هـهـنـاـ ، وـكـيـفـ يـنـكـرـ إـنـشـادـ الشـعـرـ وـقـدـ أـنـشـدـ بـينـ  
يـدـىـ رـسـوـلـ اللهـ .. صـلـىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ (٢٩) .

وقال عليه السلام : « إن من الشعر لحمة (٣٠) ، وأنشدت عائشة ، رضى  
الله عنها :

ذهب الذين يعيشون في أكتافهم وبيـقـيـتـ فـخـلـفـ كـجـلـ الـأـجـرـبـ  
وروى في الصحيحين عن عائشة ، رضى الله عنها ، قالت : لما قدم رسول  
الله .. صلـىـ اللهـ عـلـيـهـ وـسـلـمـ .. المـدـيـنـةـ ، وـعـدـ أـبـوـ بـكـرـ وـبـلـالـ ، رـضـىـ اللهـ عـنـهـمـ ،  
وـكـانـ بـهـاـ وـبـاءـ . فـقـلـتـ : يـاـ أـبـتـ كـيـفـ تـجـدـكـ ؟ .. وـيـاـ بـلـالـ كـيـفـ تـجـدـكـ ؟ .. فـكـانـ  
أـبـوـ بـكـرـ رـضـىـ اللهـ عـنـهـ إـذـاـ أـخـذـتـهـ الـحـمـىـ يـقـوـلـ :

كـلـ اـمـرـىـ مـصـبـعـ فـأـهـلـهـ .. وـالـمـوـتـ أـدـنـىـ مـنـ شـرـاـكـ تـعـلـهـ  
وـكـانـ بـلـالـ إـذـاـ أـقـلـعـتـ عـنـهـ الـحـمـىـ يـرـفـعـ عـقـيرـتـهـ وـيـقـوـلـ :

بـوـادـ وـحـولـ أـذـخـرـ وـجـلـيلـ  
وـهـلـ أـرـدـنـ يـوـمـ مـيـاهـ مـجـنـةـ  
أـلـاـ لـعـىـ شـعـرـىـ هـلـ أـبـيـتـ لـيـةـ

قالت عائشة ، رضي الله عنها : فسأخربت بذلك رسول - صلى الله عليه وسلم - فقال : اتتكم حبيب إلينا المدينة كحبينا مكة أو أشد (٣١) . وقد كان رسول الله - صلى الله عليه وسلم - ينقل اللبن مع القوم في بناء المسجد ، وهو يقول :

هذا الجمال لا جمال خير      هسنا أبسر ربنا وأطهر

وقال أيضا - صلى الله عليه وسلم - مرة أخرى :

لا هم إن العيش عيش الآخرة      فارحم الأنصار والهاجرة (٣٢) وهذه في الصحيحين ، وكان النبي - صلى الله عليه وسلم - يضع لحسان متبرأ في المسجد يقوم عليه قائما يفاخر عن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - أو ينافح ، ويقول رسول الله - صلى الله عليه وسلم - : « إن الله يؤيد حسان بروح القدس ما نافح أو فاخر عن رسول الله - صلى الله عليه وسلم » (٣٣) ولما أنسدده النابغة شعره قال له - صلى الله عليه وسلم - : « لا يغضض الله فاك » (٣٤) .

وقالت عائشة رضي الله عنها : كان أصحاب رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يتناشدون عنده الأشعار وهو يبتسם (٣٥) وعن عمرو بن الشريد عن أبيه قال : أنسد رسول الله - صلى الله عليه وسلم - مائة قافية من قول أمية بن أبي الصلت ، كل ذلك يقول : هي ، هي ، ثم قال : إن كاد في شعره ليسلم (٣٦) ، وعن أنس ، رضي عنه ، أن -      صلى الله عليه وسلم - كان يُسْخَدَى لـه ، وأن أنجشة كان يحدو بالنساء ، والبراء بن مالك كان يحدو بالرجال ، فقال رسول الله - صلى الله عليه وسلم - : « يا أنجشة رويدك سوقك بالقوارير » (٣٧) .

ولم يزل الحداء وراء الجمال من عادة العرب في زمان رسول - صلى الله عليه وسلم - وزمان الصحابة رضي الله عنهم ، وما هو إلا أشعار تؤدي بأصوات طيبة وألحان موزونة ، ولم ينقل عن أحد من الصحابة إنكاره ، بل ربما كانوا يلتمسون ذلك تارة لتحرير الجمال ، وتارة للاستلذاذ ، فلا يجوز أن يحرم من حيث إنه كلام مفهوم مستلذ مؤدي بأصوات طيبة ، وألحان موزونة .

**الدرجة الرابعة :** النظر فيه من حيث إنه محرك للقلب ، ومهيج لما هو الغالب عليه ، فما قول : الله تعالى سرف مناسبة النغمات الموزونة للأرواح حتى أنها تؤثر فيها تأثيرا عجيبا ، فمن الأصوات مما يفرح ، ومنها مما يحزن ، ومنها ما ينسم ، ومنها ما يضحك ويطرد ، ومنها ما يستخرج من الأعضاء حركات على وزنها باليد والرجل والرأس ، ولا ينبغي أن يظن أن ذلك لفهم معانى الشعر ، بل هنالك جار في الأوقات ، حتى قيل : من لم يحركه الربيع وأزهاره ، والعُود وأوتاره ، فهو فاسد المزاج ، ليس له علاج ، وكيف يكون ذلك لفهم المعنى ، وتأثيره مشاهد في الصبي في مهده ، فإنه يسكنه الصوت الطيب عن بكائه ، وتنصرف نفسه عما يبكيه إلى الإصغاء إليه ، والجمل ، مع بلادة طبعه ، يتاثر بالحداء تأثرا يستخف معه الأحمال الثقيلة ، ويستقرر لقوة نشاطه في سماعه المسافات الطويلة ، وينبعث فيه من النشاط ما يسكنه ويولنه ، فترها إذا طالت عليها اليسودى واعتراها الإعياء والكلال ، تحت المحامل والأحمال ، إذا سمعت منادى الحداء تمد أغشاقها ، وتنصفي إلى الحادى ، ناصبة آذانها ، وتسرع في سيرها ، حتى تقتزع على أحمالها

ومحاملها ، وربما تختلف أنفسها من شدة المسير ، ونقل الحمل ، وهي لا تشعر به لنشامتها ، فقد حكى أبو بكر محمد بن داود الديني المعروف بالرقى (٢٨) ، رضى الله عنه ، قال : كنت بالبادية فوافيت قبيلة من قبائل العرب ، فأضافتني رجل منهم ، وأدخلني خياءه ، فرأيت في الخياء عبداً أسود مقيداً بقيد ، ورأيت جمالاً قد ماتت بين يديه ، وقد بقي منها جمل وهو ناحل ذابل ، كأنه ينزع روحه ، فقال لي الغلام : أنت ضيف ذلك حق ، فتشفع في إلٰي مولاي ، فإنه مكرم لضيوفه فلا يرد شفاعتك في هذا القدر ، فعساه يحل القيد عنك ، قال فلما أحضروا الطعام امتنعت ، وقلت : لا أكل ما لم أشفع في هذا العبد ، فقال : إن هذا العبد قد أقرني وأهلك جميع مالي ، فقلت : ماذا فعل ؟ فقال : إن له صوتاً طيباً ، وإنك كنت تعيش من ظهور هذه الجمال ، فحملها أحmalًا ثقاسلاً ، وكان يحدو بها حتى قطعت مسيرة ثلاثة أيام في ليلة واحدة ، من طيب نعمته ، فلما حطت أحمالها ماتت كلها إلا هذا الجمل الواحد ، ولكنك أنت ضيفي فلكرامتك قد وهبته لك ، قال : فلأحببتك أن أسمع صوته ، فلما أصبحنا أمهأ أن يحدو على جمل يستقى الماء من بئر هناك ، فلما رفع صوته هام ذلك الجمل وقطع حباله ، ووافته أنا على وجهي ، فما أظن أنني سمعت قط صوتاً أطيب منه .

فإذن تأثير السماع في القلب محسوس ، ومن لم يحركه السماع فهو ناقص مائل عن الاعتدال بعيد عن الروحانية ، زائد في غلظ الطبع وكثافته على الجمال والطيسور ، بل على جميع البهائم ، فإن جميعها تتأثر بالذئمات الموزونة ، ولذلك كانت الطيور تقف على رأس داود عليه السلام لاستماع

صوته ، ومهما (٣٩) كان النظر في السماع باعتبار تأثيره في القلب لم يجز أن يحكم فيه مطلقاً بباباًحة ولا تحريم ، بل يختلف ذلك بالأحوال والأشخاص ، واختلاف طرق النغمات . فحكمه حكم ما في القلب .

قال أبو سليمان : السماع لا يجعل في القلب ما ليس فيه ، ولكن يحرك ما هو فيه ، فالترنم بالكلمات المسجعة الموزونة معتاد في مواضع ، لأغراض مخصوصة ترتبط بها آثار في القلب ، وهي سبعة مواضع .

الأول : غناء الحجيج . فرانهم أولاً يدورون في البلاد بسالطبل ، والشاهين (٤٠) ، والغناء ، وذلك مباح ، لأنها أشعار نظمت في وصف الكعبة ، والمقام (٤١) ، والخطيم (٤٢) ، وزمزم ، وسائر المشاعر ، ووصف البارية وغيرها ، وأشار ذلك يهيج الشوق إلى حج بيت الله تعالى ، واستعمال نيرانه إن كان ثم شوق حاصل ، أو استثاره الشوق واجتلاه إن لم يكن حاصلاً ، وإذا كان الحج قرية والشوق محموداً كان التشويق إليه بكل ما يشوق محموداً ، وكما يجوز للواعظ أن ينظم كلامه في الوعظ ، ويزينه بالسجع ، ويشوق الناس إلى الحج ، بوصف البيت والمشاعر ووصف الشواب عليه ، جاز لغيره ذلك على نظم الشعر ، فإن الوزن إذا انضاف إلى السجع صار الكلام أوقع في القلب ، فإذا أضيف إليه صوت طيب ونغمات موزونة زاد التأثير ، وكل ذلك جائز ما لم يدخل فيه المزامير والأوتار التي هي من شعارات الأشرار ، نعم : إن قصده تشويق من لا يجوز له الخروج إلى الحج كالذى أسقط الفريض عن نفسه ، ولم يأذن له أبواه في الخروج فهذا يحرم عليه الخروج فيحرم تشويقه إلى الحج بالسماع وبكل كلام يشوق إلى الخروج ،

فإن التنشيط إلى الحرام حرام ، وكذلك إن كانت الطريقة غير آمنة وكان الهلاك غالباً لم يجز تحريك القلوب ومعالجتها بالتشويق .

الثاني : ما يعتاده الغزاة لتمريض الناس على الغزو ، وذلك أيضاً مباح كما للحجاج ، ولكن ينبغي أن تختلف أشعارهم وطرق الحانهم أشعار الحاج وطرق الحانهم ، لأن استشارة داعية الغزو بالتشجيع وتحريك الغيط والغضب فيه على الكفار ، وتحسين الشجاعة ، واستحسار النفس والمال بالإضافة إليه بالأشعار المشجعة مثل قول المتنبي :

فإن لا تمت تحت السيف مكرماً      تمت وتقاس السذل غير مكرماً  
وقوله أيضاً :

يُرى الجيَّانَ أَنَّ الْجِينَ حَنْمَ      وتلك خديعة الطبيع اللثيم وأمثال ذلك ، وطرق الأوزان المشجعة تختلف الطرق المشوقة ، وهذا أيضاً مباح في وقت يباح فيه الغزو ، ومندوب إليه في وقت يستحب الغزو ، ولكن في حق من يجوز له الخروج إلى الغزو .

الثالث : السرجزيات التي يستعملها الشجعان في وقت اللقاء ، والفرض منها التشجيع للنفس وللأنصار ، وتحريك النشاط فيهم للقتال ، وفيه التمدح بالشجاعة والنجدة ، وذلك إذا كان بلفظ رشيق ، وصوت طيب ، كان أوقع في النفس ، وذلك مباح في كل قتال مباح ، ومندوب في كل قتال مندوب ، ومحظور في قتال المسلمين ، وأهل الذمة ، وكل قتال محظور لأن تحريك الدواعي إلى المحظور ، وذلك منقول عن شجعان الصحابة رضي الله عنهم كعب ، وخالد رضي الله عنهم ، وغيرهما ، ولذلك تقول : ينبغي أن يمنع من

الضرب بالشاهين في معسكر الغزاة ، فإن صوته مرقق محزن يحلل عقدة الشجاعة ، ويضعف ضرامة النفس ، ويشوق إلى الأهل والوطن ، ويورث الفتور في القتال . وكذا سائر الأصوات والألحان المرقة للقلب ، فالألحان المرقة المحزنة تبادر الألحان المسرقة المشجعة ، فمن فعل ذلك على قصد تغيير القلوب وتفتير الآراء عن القتال الواجب فهو عارض ، ومن فعله على قصد التفتير عن القتال المحظور فهو بذلك مطيع .

الرابع : أصوات النياحة ونقماتها ، وتأثيرها في تهيج الحزن والبكاء ، وملازمة الكآبة والحزن قسمان : محمود ، ومذموم ، فاما المذموم فكالحزن على ما فسات ، قال تعالى : ( لكيلا تأسوا على ما فاتكم ) (٤٢) والحزن على الأموات من هذا القبيل ، فإنه تسخط لقضاء الله تعالى ، وتأسف على ما لا تدرك له ، فهذا الحزن لما كان مذموماً كان تحريره بالنياحة مذموماً ، فلذلك ورد النهي الصريح (٤٤) عن النياحة . وأما الحزن محمود : فهو حزن الإنسان على تقصيره في أمر دينه ، وبكاؤه على خطایاه ، والبكاء والتباكى والحزن والتحزّن على ذلك محمود ، وبكاء آدم عليه السلام ، وتحريك هذا الحزن وتقويته محمود ، لأنّه يبعث على التسمير للتدارك . ولذلك كانت نياحة داود عليه السلام محمودة ، إذا كان ذلك مع دوام الحزن وطول البكاء بسبب الخطایا والذنوب ، فقد كان عليه السلام يبكي وي بكى ، ويحزن ويحزن ، حتى كانت الجنائز ترفع من مجالس نياحته ، و كان يفعل ذلك بـالـفـاظـهـ والـجـانـهـ ، وذلك محمود ، لأن المفضى إلى المحمود محمود . وعلى هذا لا يحرم على السواعظ الطيب أن ينشد على المنبر بالحانة الأشعار المزنة

المرقة للقلب ، ولا أن يبكي ويتأকى ، ليتوصل به إلى تبكية غيره ، وإشارة حزنة .

الخامس : السماع في أوقات السرور تأكيداً للسرور وتهييجه ، وهو مباح إن كان ذلك السرور مباحاً ، كالغناء في أيام العيد ، وفي العرس ، وفي وقت قدوم المفاسد ، وفي وقت الوليمة والحقيقة ، وعند ولادة المولود ، وعند ختنه ، وعند حفظه القرآن العزيز ، وكل ذلك مباح لاجل إظهار السرور به ، ووجه جوازه أن من الألحان ما يثير الفرح والسرور والطرب ، فكل ما جاز السرور به جاز إشارة السرور فيه ، ويبدل على هذا ، من النقل ، إنشاد النساء على السطوح بالدف والألحان عند قدوم رسول الله - صلى الله عليه وسلم - :

طلع البدر علينا من ثنيات السوداء  
وحب الشكر علينا مادع الله داع (٤٥)

فهذا إظهار السرور لقادمه ، - صلى الله عليه وسلم - وهو سرور محمود ، فاظهاره بالشعر والنغمات والرقص والحركات أيها محمود ، فقد نقل عن جماعة من الصحابة ، رضي الله عنهم ، أنهم حجلوا في سرور أصحابهم (٤٦) ، كما سبّت في أحكام الرقص ، وهو جائز في قدوم كل قادم يجوز الفرح به ، وفي كل سبب مباح من أسباب السرور ، ويبدل على هذا ما روى في الصحيحين عن عائشة ، رضي الله عنها ، أنها قالت : لقد رأيت النبي - صلى الله عليه وسلم - (٤٧) يسترنى بردائه ، وأنا أنظر إلى الحبيبة يلعبون في المسجد حتى أكون أنا الذي أسامه ، فأقدروا قدر الجارية الحديثة السن الحريصة على اللهو ، إشارة إلى طول مدة وقوفها .

وروى البخاري ومسلم أيضاً في صحيحهما، حديث عقيل عن الزهرى، عن عروة، عن عائشة رضى الله عنها، أن أبا بكر رضى الله عنه، دخل عليها، وعندها جاريتان في أيام مني تدققان وتضربان، والذى - صل الله عليه وسلم - متغش بثوبه، فانتهرهما أبو بكر، رضى الله عنه، فكشف النبي - صل الله عليه وسلم - عن وجهه، وقال: «دعهما يا أبا بكر فإنها أيام عيد»، وقالت عائشة، رضى الله عنها: رأيت النبي - صل الله عليه وسلم - يسترنى يرداشه وأنا أنظر إلى الحبشة وهم يلعبون في المسجد، فزجرهم عمر، رضى الله عنه، فقال النبي - صل الله عليه وسلم -: «أمناً يا بنى أرقد»<sup>(٤٨)</sup> - يعني من الأمان - ومن حديث عمرو بن الحارث عن ابن شهاب ذهبه، وفيه: تغنيان وتضربان<sup>(٤٩)</sup>، وفي حديث أبي طاهر عن ابن وهب: والله لقد رأيت رسول الله - صل الله عليه وسلم - يقوم على باب حجرتى، والحبشة يلعبون في مسجد رسول الله - صل الله عليه وسلم - وهو يسترنى بثوبه أو يرداشه، لكي أنظر إلى لعبهم ثم يقوم من أجلى، حتى أكون أنا الذي أنصرف<sup>(٥٠)</sup>.

وروى عن عائشة، رضى الله عنها قالت: كنت ألعب بالبنات عند رسول الله - صل الله عليه وسلم -<sup>(٥١)</sup>، قالت: وكان يأتيني صواحب لي، فلن يتقنعن من رسول الله - صل الله عليه وسلم - وكسان رسول الله - صل الله عليه وسلم - يسر لجيئهن إلى، فيلعبن معى، وفي رواية، أن النبي - صل الله عليه وسلم - قال لها يوماً: «ما هذا؟»، قالت: بناتي!، قال: «فما هذا الذي أرى في وسطهن؟»، قالت: فرس، قال: «ما هذا الذي عليه؟»، قالت: جن أححان، قال: «فرس له جنس أححان!»، قالت: أو ما سمعت

أنه كان سليمان بن داود عليه السلام خيل لها أجنحة ؟ . قالت : فضحك رسول الله - صل الله عليه وسلم - حتى بدت نواجذه ، والحديث محمول علينا على عادة الصبيان في اتخاذ الصورة من الخزف والرخام من غير تكميل صورته ، بدليل ما روى في بعض الروايات أن الفرس كان له جناحان من رقان .

وقالت عائشة ، رضي الله عنها : دخل على رسول الله - صل الله عليه وسلم - وعندى جاريتان ، تخنيان بغناء بعاد ، فااضطجع على الفراش ، وحول وجهه فدخل أبو بكر ، رضي الله عنه ، فانتهري ، وقال : مزار الشيطان عند رسول الله - صل الله عليه وسلم - فاقبل عليه رسول الله - صل الله عليه وسلم - وقال : دعهما ، فلما غفل غمزتهما ، فخرجتا (٢٤) ، وكان يوم عيد يلعب فيه السودان بالدرق والحراب ، فلما سالت رسول الله - صل الله عليه وسلم - وإما قال : تشتهرن تنتظرين ؟ . فقلت : نعم ، فأقامتنى وراءه ، وخدى على خده ، ويقول : دونكم يا بني أرفة ، حتى إذا مللت ، قال : « حسبك ؟ » ، قلت : نعم ، قال : « فاذهبي » . وفي صحيح مسلم: فوضعت رأسي على منكبيه ، فجعلت أنظر إلى لعبهم حتى أنا الذى انصرفت .

فهذه الأحاديث كلها في الصحيحين ، وهو نص صريح في أن الغناء واللعب ليسا بحرام ، وفيها دلالة على أنواع من الرخص :  
أولاً: اللعب ، ولا يخفى عادة الحبشه في الرقص . واللعب .  
ثانياً: فعل ذلك في المسجد .

ثالثاً: قوله - صل الله عليه وسلم : « دونكم يا بني أرفة » ، وهذا أمر باللعب والتماس له ، فكيف يقدر كونه حراما ؟ !

رابعاً: منعه لأبى بكر وعمر رضى الله عنهم ، عن الإنكار والتغبير ، وتعليقه بأنه يوم عيد ، أى هو وقت سرور ، وهذا من أسباب السرور .

خامساً : وقوفه طويلاً في مشاهدة ذلك وسماعه لموافقة عائشة رضى الله عنها ، وفيه دليل على أن حسن الخلق في تطبيب قلوب النساء والصبيان بمشاهدة اللعب أحسن من خشونة الزهد والتغشف في الامتناع والمنع منه .

سادساً: قوله - صل الله عليه وسلم - ابتداء لعائشة : « أتشتهين أن تنظرى » ؟ ولم يكن ذلك عن اضطرار إلى مساعدة الأهل خوفاً عن غصب أو وحشة ، فإن الالتماس إذا سبق ربما كان الرد سبب وحشة فلا حاجة فيه .

سابعاً : الرخصة في الغناء والضرب بالدف من الجاريتين مع أنه شبه ذلك بعزمار الشيطان ، وفيه بيان أن المزمار غير ذلك .

ثامناً: أن رسول الله - صل الله عليه وسلم - كان يقرع سمعه صوت الجاريتين وهو مضطجع ، ولو كان يضرب بالأوتار في موضع لما جوز الجلوس ثم لقرع صوت الأوتار سمعه . غيره على أن صوت النساء غير محرم تحريم صوت المزامير ، بل إنما يحرم عند خوف الفتنة . وهذه المقاييس والتصووص تدل على إباحة الغناء والرقص ، والضرب بالدف ، واللعب بالدرب والحراب ، والنظر إلى رقص الحبشة والزنوج ، في أوقات السرور كلها ، قياساً على يوم العيد ، فإنه وقت سرور ، وفي معناه يوم العرس ، والوليمة ، والحقيقة ، والختان ، ويوم القدوم من السفر ، وسائل أسباب الفرح ، وهو كل ما يجوز به الفرح شرعاً ، ويجوز الفرح بزيارة الإخوان ولقائهم واجتماعهم في موضع واحد على طعام أو كلام ، فهو أيضاً مقلنة السمع .

ال السادس: سماع العشاق تحريكاً للشوق ، وتهييجه للعشق ، وتسليمة للنفس ، فإن كان في مشاهدة المعشوق فالغرض تأكيد اللذة ، وإن كان مع المفارقة فالغرض تهبيج الشوق ، والشوق ، وإن كان مما فيه نوع لذة إذا انضمت إليه رجاء الوصال ، فإن الرجاء لذيد ، واليأس مؤلم ، وقوة لذة الرجاء بحسب قوة الشوق ، والحب للشيء الموجو ، ففي هذا السماع تهبيج العشق وتحريك الشوق ، وتحصيل لذة الرجاء المقدر في الوصال مع الاطناب في وصف حسن المحبوب ، وهذا حلال إن كان المشتاق إليه ممن يباح وصاله ، كمن يعشق زوجته أو مرببيته فيصفي إلى غناها لتضاعف لذته في لقائهما ، فيحظى بالمشاهدة البصر ، وبالسمع الأذن ، ويفهم لطائف معانى الوصال والفرق القلب ، فترادف أسباب اللذة ، فهذه أنواع تمتع من جملة مباحثات الدنيا ومتاعها ، وما الحياة الدنيا إلا لهو ولعب ، وهذا منه ، وكذلك إن غضب منه جارية ، أو حيل بينه وبينها بسبب من الأسباب ، فله أن يحرك بالسمع شوقه ، وإن يستثير به لذة رجاء الوصال ، فإن باعها أو طلقها حرم عليه ذلك بعده ، إذ لا يجوز تحريك الشوق حيث لا يجوز تحقيقة بالوصال واللقاء ، وأما من يتمثل في نفسه صورة صبي أو امرأة لا يحل له النظر إليها ، وكان ينزل ما يسمع ما تمثل في نفسه ، فهذا حرام ، لأنه محرك للتفكير في الأفعال المحظورة ، ومهيج للداعية إلى ما لا يباح الوصول إليه ، وأكثر العشاق والسفهاء من الشباب في وقت هيجان الشهوة لا ينفكون عن إضمار شيء من ذلك ، وذلك ممنوع في حقهم ، مما فيه من الداء الدفين ، لا لأمر يرجع إلى نفس السماع ، ولذلك سُئل حكيم عن العشق، فقال: دخان يصعد إلى دماغ الإنسان ، ويهيجه السماع .

**السابع:** سماع من أحب الله وعشّقه ، واشتاق إلى لقائه ، فلا ينظر إلى شيء إلا رأه فيه سبحانه ، ولا يقرع سمعه إلا سمعه منه أو فيه . فالسماع في حقه مهيج لشوقه ومؤكّد لعشّقه وحبّه ، ومور زناد قلبه ، ومستخرج منه أحوالاً من المكاشفات والملاظفات لا يحيط الوصف بها ، يعرفها من ذاقها ، وينكرها من كلّ حسّه عن ذوقها ، وتنقسم تلك الأحوال بلسان الصوفية : وجداً ، مأخوذ من الوجود ، والصادفة ، أي صادف من نفسه أحوالاً لم يكن يصادفها قبل السماع ، ثم تكون تلك الأحوال أسباباً لروادف وتوابع لها تحرق القلب بنيرانها وتنقية من الكدرات ، كما تنقى النار الجوادر المعروضة عليها من الخبث ، ثم يتبع الصفاء الحاصل به مشاهدات ومكاشفات ، وهي غاية مطلب المحبين لله تعالى ، ونهاية ثمرة القربات كلها فالمفضى إليها من جملة القربات ، لا من جملة المعاصي والمباحات ، وحصول هذه الأحوال للقلب بالسماع سببه سر الله تعالى في مناسبة التفمات الموزونة للأرواح ، وتسخير الأرواح لها وتأثيرها بها شوقاً ، وفرحاً وحزناً وانبساطاً وانقباضاً ، ومعرفة السبب في تأثير الأرواح بالآصوات من دقائق علوم المكاشفات ، والبليد الجامد القاسي القلب ، المحروم عن لذة السماع ، يتعجب من النذاذ المستمع ووجوده ، واضطراب حاله ، وتغير لونه ، تعجب البهيمة من لذة اللوز ينبع (٢٠) ، وتعجب العينين من لذة المباشرة ، وتعجب الصبي من لذة الرياسة واتساع أسباب الجاه ، وتعجب الجاهل من لذة معرفة الله تعالى ومعرفة جلاله وعظمته ، وعجائب صنعه ، ولكل ذلك سبب واحد ، وهو أن اللذة نوع إدراك ، والإدراك يستدعي مُدرِّكاً ، ويستدعي قوة مُدرِّكة ، فمن لم تكمل قوة إدراكه لم

يُتصور منه التلذذ ، فكيف يدرك لذة الطعوم من فقد الذوق ، وكيف يدرك لذة الألحان من فقد السمع ، ولذة المعقولات من فقد العقل ، وكذلك ذوق السمع بالقلب بعد وصول الصوت إلى السمع يُدرك بحاسة باطنية في القلب فمن فقدها عدم لا محالة لذاته .

ولعلك تقول : كيف يتصور العشق في حق الله تعالى ، حتى يكون السمع محركا له ؟ .

فأعلم أن من عرف الله أحبه لا محالة ، ومن تأكّدت معرفته تأكّدت محبّته يقدر تأكّد معرفته ، والمحبة إذا تأكّدت سميت عشقا ، فلا معنى للعشق إلا محبة مؤكّدة مفرطة ، ولذلك قالت العرب : إن محمدا قد عشق ربه ، لما رأوه يتخل للعبادة في جبل حراء .

وأعلم أن كل جمال محبوب عند مدركه ذلك الجمال ، والله تعالى جميل يحب الجمال ، ولكن الجمال إن كان يتناسب الخلقة ، وصفاء اللون ، أدرك بحاسة البصر ، وإن كان الجمال بالجلال والعظمة ، وعلو الرتبة ، وحسن الصفات والأخلاق ، وإرادة الخيرات لكافحة الخلق ، وإفاضتها عليهم على الدوام ، إلى غير ذلك من الصفات الباطنية ، أدرك بحاسة القلب ، ولفظ الجمال قد يستعار أيضا لها ، فيقال إن فلانا حسن وجميل ، ولا شراد صورته ، وإنما يعني به أنه جميل الأخلاق محمود الصفات ، حسن السيرة ، حتى قد يحب الرجل بهذه الصفات الباطنية استحسانا لها ، كما تحب الصورة الظاهرة ، وقد تتأكد هذه المحبة فتسمى عشقا ، وكم من الغلاة في حب أرباب المذاهب كالشافعى ، ومالك ، وأبى حنيفة ، رضى الله عنهم ، حتى يبذلوا أموالهم وأرواحهم في نصرتهم وموالاتهم ، ويزيدوا على كل

عاشق في الغلو والبالغة ، ومن العجب أن يعقل عشق شخص لم تشاهد قط صورته ، أجمل هو أم قبيح ، وهو الآن ميت ، ولكن لجمال صورته الباطنة ، وسيرته المرضية ، والخيرات الحاصلة من عمله لأهل الدين وغير ذلك من الخصال ، ثم لا يعقل عشق من ترى الخيرات منه ، بل على التحقيق من لا خير ولا جمال ولا محظوظ في العالم إلا وهو حسنة من حسناته ، وأثر من آثار كرمه ، وشرفه من يحر جوده ، بل كل حسن وجمال في العالم أدرك بالعقل والأبصار والأسماع وسائر الحواس من مبتدا العالم إلى من呼ばれ ، ومن ذروة الثريا إلى منتهى الثريا ، فهو ذرة من خزان قدرته ولعنة من أنوار حضرته .

فليت شعري كيف لا يعقل حب من هذا وصفه ، وكيف لا يتأكد عند العارفين بأوصافه حبه ، حتى يجاوز حدا يكون إطلاق اسم العشق عليه ظلما في حقه لقصوره عن الإنباء عن فرط محبته ، فسبحان من احتجب عن الظهور بشدة ظهوره ، واستتر عن الأبصار بإشراق نوره ، ولو لا احتجابه بسبعين حجابا من نوره لاحرق سيفات وجهه أبصار الملاحظين لجمال حضرته ، ولو لا أن ظهوره سبب خفائه لبهت العقول ، ودهشت القلوب ، وتخاذلت القوى ، وتنافرت الأعضاء ، ولو ركبت القلوب من الحجارة والحديد ، لا صيحت تحت مبادى أنوار تجلية دكاركا (١) فأئى تطبيق كنه نور الشمس أبصار الخفافيش ، وسيأتي تحقيق هذه الإشارة في كتاب المحبة . ويتبين أن محبة غير الله تعالى قصور وجهل ، بل المتحقق بالمعروفة لا يعرف غير الله تعالى ، إذ ليس في الوجود تحقيقا إلا الله وأفعاله ، ومن عرف الأفعال ، من حيث إنها أفعال ، لم يجاوز معرفة الفاعل إلى غيره .

فمن عرف الشافعى مثلا رحمة الله وعلمه وتصنيفه من حيث إنه  
تصنيفه ، لا من حيث إنه بياض وجلد وحبر وورق وكلام منظوم ولغة  
عربية ، فلقد عرفه ولم يجاوز معرفة الشافعى إلى غيره ، ولا جاوزت محبته  
إلى غيره ، فكل موجود سوى الله تعالى فهو تصنيف الله تعالى ، و فعله ،  
وبديع أفعاله ، فمن عرفها من حيث هي صنع الله تعالى فرأى من الصناع  
صفات الصانع كما ترى من حسن التصنيف فضل المصنف ، وجلالة  
قدره ، كانت معرفته ومحبته مقصورة على الله تعالى ، غير مجاوزة إلى سواه  
، ومن حد هذا العشق أنه لا يقبل الشرك ، وكل ما سوى هذا العشق فهو  
قابل للشركة ، إذ كل محبوب سواه يتصور له نظير ، إما في الوجود ، وإما في  
الإمكان ، فاما هذا الجمال فلا يتصور له ثان ، لا في الإمكان ولا في الوجود ،  
فكان اسم العشق على حب غيره مجازا محسنا لا حقيقة .

نعم ، الناقص القريب في نقصانه من البهيمة ، قد لا يدرك من لفظة  
العشق إلا طلب الوصال ، الذى هو عبارة عن تماس ظواهر الأجسام ،  
وقضاء شهوة الواقع ، فمثل هذا الحمار يتبعى أن لا يستعمل معه لفظه  
العشق ، والشوق ، والوصال ، والأنس ، بل يجب هذه الألفاظ والمعانى كما  
تجنب البهيمة النرجس والريحان ، وتخصص بالقت والخشيش وأوراق  
القضبان ، فإن الألفاظ إنما يجوز إطلاقها في حق الله تعالى ، إذا لم تكن  
موهمة معنى يجب تقدیس الله تعالى عنه ، والأوهام تختلف باختلاف  
الأفهام ، فليتني بهذه الدقيقة في أمثال هذه الألفاظ ، بل لا يبعد أن ينشأ من  
 مجرد السماع لصفات الله تعالى وجد غالب ينقطع بسببه نياط القلب ، فقد  
روى أبو هريرة ، رضى الله عنه ، عن رسول الله - حصل الله عليه وسلم - أنه

ذكر غلاماً كان في بني إسرائيل على جبل ، فقال لأمه : من خلق السماء ؟  
قالت : الله عز وجل ، قال : فمن خلق الأرض ؟ ، قالت : الله عز وجل ، قال :  
فمن خلق الجبال ؟ ، قالت : الله عز وجل ، قال : فمن خلق الغيم ؟ ، قالت : الله  
عز وجل ، قال : إني لا أسمع شائناً ، ثم رمى بنفسه من الجبل فتقطع<sup>(٢٥)</sup> ،  
وهذا كأنه سمع ما دل على جلال الله تعالى ، وتمام قدرته فطرب لذلك  
ووجد ، فرمى بنفسه من الوجود . وما أنزلت الكتب إلا ليطربوا بذكر الله  
تعالى . قال بعضهم رأيت مكتوباً في الإنجيل : غنيماً لكم فلم تطربوا ،  
وزرمنا لكم فلم ترقصوا ! أي شوقيناكم بذكر الله تعالى فلم تشتابقا . فهذا  
ما أردنا أن نذكره من أقسام السماع ، وبوعشه ، ومقتضياته ، وقد ظهر على  
القطع إباحته في بعض المواضع ، والندب إليه في بعض المواضع .

فإن قلت : فهل له حالة يحرم فيها ؟

فأقول : إنه يحرم بخمسة عوارض : عارض في المسمع ، وعارض في آلة  
الاستماع . وعارض في نظم الصوت ، وعارض في نفس المستمع أو في  
مواظبيه ، وعارض في كون الشخص من عوام الخلق ، لأن أركان السماع  
هي **السماع** ، والمستمع ، وآلة الاستماع .

**العارض الأول** : أن يكون **السماع** ، امرأة لا يحل النظر إليها ، وتحشى  
الفتنة ، وهذا حرام لما فيه من خوف الفتنة ، وليس ذلك لأجل الغناء ، بل لو  
كانت المرأة بحيث يُفتن بصوتها في المحاورة من غير الحان ، فلا يجوز  
محاورتها ومحادثتها ولا سماع صوتها في القرآن أيضاً ، وكذلك الصبي  
الذى تُخاف فتنته .

فإن قلت : فهل تقول إن ذلك حرام بكل حال حسماً للباب ، أو لا يحرم

إلا حيث تخاف الفتنة في حق من يخاف العنت؟.

فأقول: هذه مسألة محتملة من حيث الفقه يتجازبها أصولاً: أحدهما: أن الخلوة بالأجنبيه والنظر إلى وجهها حرام، سواء خافت الفتنة أو لم تخُفْ، لأنها مظنة الفتنة على الجملة، فقضى الشرع بحسم الباب من غير التفات إلى الصور.

والثاني: أن النظر إلى الصبيان مباح إلا عند خوف الفتنة، فلا يلحق الصبيان بالنساء في عموم الجسم، بل يتبع فيه الحال، وصوت المرأة دائم بين هذين الأصلين، فإن قسناء على النظر إليها وجوب حسم الباب، وهو قياس قريب، ولكن بينهما فرق، إذ الشهوة تدعو إلى النظر في أول هيجانها، ولا تدعو إلى سماع الصوت، وليس تحريك النظر لشهوة المعاشرة، كتحريك السمع بل هو أشد، وصوت المرأة في غير الغناء ليس بعورة، فلم تزل النساء في زمن الصحابة، رضى الله عنهم، يكلمن الرجال في السلام، والاستفقاء، والسؤال، والمشاورة، وغير ذلك، ولكن للغناء مزيد أثر في تحريك الشهوة، فقياس هذا على النظر إلى الصبيان أولى، لأنهم لم يؤمروا بالاحتجاب، كما لم تؤمر النساء بستر الأصوات، فينبغي أن يتبع مثار الفتنة ويقصر التحريم عليه، هذا هو الأقىس عندي، ويتأيد بحديث الجاريتين المغنتين في بيت عائشة رضى الله عنها، إذ يعلم أنه - صلى الله عليه وسلم - كان يسمع أصواتهما، ولم يحترز منه، ولكن لم تكن الفتنة مخوفة عليه، فلذلك لم يحترز، فإذاً يختلف هذا بأحوال المرأة، وأحوال الرجل في كونه شاباً وشيخاً، ولا يبعد أن يختلف الأمر في مثل هذا بالأحوال، فإننا نقول للشيخ أن يقبل زوجته وهو صائم، وليس للشباب

ذلك لأن القبلة تدعو إلى الوقع في الصوم ، وهو محظوظ ، والسماع يدعو إلى النظر والمقاربة وهو حرام فيختلف ذلك أيضاً بالأشخاص .

**العارض الثاني** : في الآلة ، بأن تكون من شعارات أهل الشرب ، أو المخنثين ، وهي المزامير والأوتار وطبل الكوبة . فهذه ثلاثة أنواع ممنوعة ، وما عدا ذلك يبقى على أصل الإباحة كالدف ، وإن كان فيه الجلاجل ، وكالطبل والشامين والضرب بالقسيب وسائر الآلات .

**العارض الثالث** : في نظم الصوت ، وهو الشعر ، فإن كان فيه شيء من الخنا والفحش والهجو ، أو ما هو كذب على الله تعالى ، وعلى رسوله ، - صلى الله عليه وسلم - أو على الصحابة ، رضي الله عنهم ، كما رتبه الروافض في هجاء الصحابة وغيرهم ، فسماع ذلك حرام ، بألحان وغير الحمان ، والمستمع شريك للقاتل ، وكذلك ما فيه وصف امرأة بعينها ، فإن لا يجوز وصف المرأة بين يدي الرجال ، وأما هجاء الكفار وأهل البدع فذلك جائز ، فقد كان حسان بن ثابت رضي الله عنه ينافح عن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - ويهاجمي الكفار وأمره - صلى الله عليه وسلم - (٥٦) بذلك ، فاما التسيب : وهو التشبيب بوصف الخدود والأصداف وحسن القد والقامة وسائر أوصاف النساء فهذا فيه نظر ، وال الصحيح أنه لا يحرم نظمه وإن شاده بلحن وغير لحن ، وعلى المستمع أن لا ينزله على امرأة معينة ، فإن نزله فلينزله على من يحل له ، من زوجته وجاريتها ، فإن نزله على أجنبية فهو العاصي بالتنزيل ، وإحاله الفكر فيه ، ومن هذا وصفه غينبغي أن يجتنب السماع رأساً ، فإن من غلب عليه عشق نزل كل ما يسمعه عليه سواء كان اللفظ مناسباً له أو لم يكن إذ ما من لفظ إلا ويمكن تنزيله على

معان بطريق الاستعارة ، فالذى يغلب على قلبه حب الله تعالى يتذكر بسواه<sup>(٧)</sup> الصدغ مثلاً ظلمة الكفر ، وبنضارة الخ نور الإيمان ، وبذكر الوصال لقاء الله تعالى ، وبذكر الفراق الحجاب عن الله تعالى في زمرة المردودين ، وبذكر الرقيب المشوش لدروع الوصال عوائق الدنيا وأفاتها المشوشة لدوام الأنس بالة الله تعالى ، ولا يحتاج في تنزيل ذلك عليه إلى استنباط وتفكير ومهلة بل تسبق المعانى الغالبة على القلب إلى فهمه مع اللفظ ، كما روى عن بعض الشيوخ أنه مر في السوق فسمع واحداً يقول : **الخيار عشرة بحبة** ، فغلبه الوجود ، فسئل عن ذلك ، فقال : **إذا كان الخيار عشرة بحبة** ، فما قيمة الأشجار ! واجتاز بعضهم في السوق فسمع قائلاً يقول : **يا سعر بري ، فغلبه الوجود** ، فقيل له على ماذا كان وجده ؟ . فقال : سمعته كانه يقول : **يا سعر بري ، حتى أن العجمي قد يغلب عليه الوجود على الآيات المنظومة بلغة العرب** ، فإن بعض حروفها يوانن الحروف العجمية فيفهم منها معانٌ آخر . أنشد بعضهم :

وصازارنى فى \* \* الليل إلا خياله  
فتواجد عليه رجل أعمى ، فسئل عن سبب وجوده ، فقال إنه يقول مازاريم ، وهو كما يقول : **فإن لفظ زار يدل في العجمية على المشرف على الهلاك** ، فتوهم أنه يقول كلنا مشرفون على الهلاك ، فاستشعر عند ذلك خطر هلاك الآخرة ، والمحترق في حب الله تعالى وجده بحسب فهمه ، وفهمه بحسب تخيله ، وليس من شرط تخيله أن يوافق مراد الشاعر ولغته ، فهذا الوجود حق وصدق ، ومن استشعر خطر هلاك الآخرة فجدير بأن يتسوق عليه عقله وتنسق طرب عليه أعضاؤه ، فإنما ليس في تغيير أعيان الألفاظ كبير

فائدة ، بل الذي غلب عليه عشق مخلوق ينبعى أن يحتقر من السماع بأى لفظ كان ، والذى غلب عليه حب الله تعالى فلا تضره الالفاظ ولا تمنعه من فهم المعانى اللطيفة المتعلقة بمجارى همة الشريفة .

**العارض الرابع :** في المستمع ، وهو أن تكون الشهوة غالبة عليه ، وكان في غرّة الشباب ، وكانت هذه الصفة أغلب عليه من غيرها ، فالسمع حرام عليه سواء غلب على قلبه حب شخص معين أو لم يغلب ، فإنه كييفما كان فلا يسمع وصف الصدغ ، والخد ، والفراق ، والوصل ، إلا ويحرك ذلك شهوته ، وينزله على صورة معينة ، ينفع الشيطان بها في قلبه ، فتشتعل فيه نار الشهوة ، وتحتد بوعاث الشر ، وذلك هو النصرة لحزب الشيطان ، والتخذيل للعقل المانع منه الذي هو حزب الله تعالى ، والقتال في القلب دائم بين جنود الشيطان ، وهي الشهوات ، وبين حزب الله تعالى وهو نور العقل إلا في قلب قد فتحه أحد الجندين ، واستولى عليه بالكلية ، وغالب القلوب الآن قد فتحها جند الشيطان ، وغلب عليها ، فتحتاج حينئذ إلى أن تستأنف أسباب القتال لإزعاجها ، فكيف يجوز تكثير أسلحتها وتشحذ سيوفها وأسنتها ، والسمع مشحذ لأسلحة جند الشيطان في حق مثل هذا الشخص ، فليخرج مثل هذا عن مجمع السمع فإنه يستضر به .

**العارض الخامس :** أن يكون الشخص من عوام الخلق ، ولم يغلب عليه حب الله تعالى ، فيكون السمع له محبوبا ، ولا غبب عليه شهوة ، فيكون في حقه محظورا ، ولكنه أبيح في حقه كسائر أنواع اللذات المباحة ، إلا أنه إذا اتّخذه دينه وهجراه وقصر عليه أكثر أوقاته فهذا هو السفيه الذي ترد شهادته ، فإن المراقبة على اللهو جنائية ، وكما أن الصغيرة بالإصرار

والمداومة تتصير كبيرة ، فكذلك بعض المباحثات بالمداومة يتصير صفيرة ، وهو كالمواظبة على متابعة الزنوج والحبشة والنظر إلى لعبهم على الدوام ، فإنه ممنوع ، وإن لم يكن أصله ممنوعا ، إذ فعله رسول الله - صلى الله عليه وسلم - ومن هذا القبيل اللعب بالشطرنج ، فإنه مباح ولكن المواظبة عليه مكرهه كراهة شديدة ، ومهما كان الغرض اللعب والتلذذ باللهو فذلك إنما مباح لما فيه من ترويع القلب ، إذ راحة القلب معالجة في بعض الأوقات ، لتنبعث دواعيه فتشتغل في سائر الأوقات بالجد في الدنيا ، كالكسب والتجارة ، أو في الدين ، كالصلة القراءة ، واستحسان ذلك فيما بين تضاعيف الجد كاستحسان الحال على الخد ، ولو استواعت الخيلان الوجه لشوهرته ، فما أقيح ذلك ، فيعود الحسن قبها بسبب الكثرة ، فما كل حسن يحسن كثيره ، ولا كل مباح مباح كثيره ، بل الخير مباح والاستكثار منه حرام ، فهذا المباح كسائر المباحثات .

فإن قلت فقد أدى مساق هذا الكلام إلى أنه مباح في بعض الأحوال دون بعض ، فلم أطلقت القول أولا بالإباحة؟ إذ إطلاق القول في المفصل بلا أو بقمع خلف (٥٨) وخطأ .

فأعلم أن هذا غلط ، لأن الإطلاق إنما يمتنع لتفصيل ينشأ من عين ما فيه النظر ، فاما ما ينشأ من الأحوال العارضة المتصلة به من خارج فلا يمنع الإطلاق ، إلا ترى أنا إذا سئلنا عن العسل فهو حلال أم لا (.) . قلنا : إنه حلال على الإطلاق ، مع أنه حرام على المحرر (٥٩) الذي يستضر به ، وإذا سئلنا عن الخمر قلنا : إنها حرام ، مع أنها تحل من غص بلقمة أن يشربها مهما (٦٠) لم يوجد غيرها ، ولكن هي من حيث إنها خمر ، حرام ، وإنما أباحت لعارض

الحاجة ، والعمل من حيث إنَّه عسل حلال ، وإنما حرم لعارض الفرر ، وما يكون لعارض فلَا يلتفت إليه ، فإنَّ البيع حلال ، ويحرم بعارض الوقع في وقت النداء يوم الجمعة ، ونحوه من العوارض ، والسماع من جملة المباحثات من حيث إنَّه سماع صوت طيب موزون مفهوم ، وإنما تحريم لعارض خارج عن حقيقة ذاته ، فإذا اكتشف الغطاء عن دليل الإباحة فلَا ينافي بمن يخالف بعد ظهور الدليل .

وأما الشافعى رضى الله عنه فليس تحريم الغناء من مذهبة أصلًا ، وقد نص الشافعى وقال في الرجل يقتضيه صناعة : لا تجوز شهادته ، وذلك لأنَّه من اللهو المكرور الذى يشبه الباطل ، ومن أخذه صنعة كان منسوباً إلى السفاهة وسقوط المروءة ، وإن لم يكن محرماً بين التحريم ، فإنَّه لا يناسب نفسه إلى الغناء ولا يؤتى لذلك ، ولا يأتى لأجله ، وإنما يعرف بأنه قد يطرب في الحال فيترنم بها لم يسقط هذا مروءته ، ولم يبطل شهادته ، واستدل بحديث الجاريتين اللتين كانتا تغنيناً في بيت عائشة ، رضى الله عنها .

وقال يونس بن عبد الأعلى (١١) : سألت الشافعى - رحمة الله - عن إباحة أهل المدينة للسماع ، فقال الشافعى : لا أعلم أحداً من علماء المجاز كره السماع إلا ما كان منه في الأوصاف ، فاما الحداء ، وذكر الأطلال والرابع ، وتحسین الصوت بالحان الأشعار فمباح ، وحيث قال إنَّه لهو مكرور يشبه الباطل ، فقوله لهو ، صحيح ، ولكنَّ اللهو من حيث إنَّه ليس بحرام ، فلعل الحبشه ورقسمهم لهو ، وقد كان - صلى الله عليه وسلم - ينظر إليه ولا يكرهه ، بل اللهو واللغو لا يؤخذ الله تعالى به إنْ على به أنه فعل ما لا فائدة

فيه ، فإن الإنسان لو وظف على نفسه أن يضع يده على رأسه في اليوم مائة مرة ، فهذا عبث لا فائدة له ولا يحرم . قال الله تعالى : ( لا يؤاخذكم الله باللغو في آيمانكم ) (٢٢) ، فإذا كان ذكر اسم الله تعالى على الشيء ، عن طريق القسم ، من غير عقد عليه ولا تصميم ، والمخالفة فيه ، مع أنه لا فائدة فيه ، لا يؤاخذ به ، فكيف يؤاخذ بالشعر والرقص .. وأما قوله يشبه الباطل . فهذا لا يدل على اعتقاد تحريمـه ، بل لو قال هو باطل صريحاً لما دل على التحريم ، وإنما يدل على خلوه عن الفائدة ، فالباطل ما لا فائدة فيه ، فقول الرجل لا مرأته مثلاً : بعثت نفسـي منك ، وقولها : اشتريت ، عقد باطل ، مهما كان القصد اللعب والمطابية ، وليس بحرام إلا إذا قصد به التعمـلـكـ المـحـقـقـ الذي منعـ الشرـعـ منه ، وأما قوله : مـكـروـهـ فـيـنـذـلـ عـلـيـ بـعـضـ الـمـوـاضـعـ التـىـ ذـكـرـتـهـ لـكـ ، أـوـ يـنـزـلـ عـلـيـ التـنـزـيـهـ ، فـإـنـهـ نـصـ عـلـيـ إـبـاحـةـ لـعـبـ الشـطـرـنجـ ، وـذـكـرـ إـنـ أـكـرـهـ كـلـ لـعـبـ ، وـتـعـلـيـلـهـ يـدـلـ عـلـيـهـ ، فـإـنـهـ قـالـ لـيـسـ ذـلـكـ مـنـ عـادـةـ ذـوـيـ الـدـيـنـ وـالـمـرـوـءـةـ ، فـهـذـاـ يـدـلـ عـلـيـ التـنـزـيـهـ ، وـرـدـهـ الشـهـادـةـ بـالـمـواـظـبـةـ عـلـيـهـ لـاـ يـدـلـ عـلـيـ تـحـرـيمـهـ أـيـضـاـ ، بـلـ قـدـ تـرـدـ الشـهـادـةـ بـالـأـكـلـ فـيـ السـوقـ ، وـقـدـ تـرـدـ المـرـوـءـةـ ، بـلـ الـحـيـاـكـةـ مـبـاحـةـ ، وـلـيـسـتـ مـنـ حـسـنـائـعـ ذـوـيـ المـرـوـءـةـ ، وـقـدـ تـرـدـ شـهـادـةـ الـحـرـفـ بـالـحـرـفـ الـخـسـيـسـةـ ، فـتـعـلـيـلـهـ يـدـلـ عـلـيـ أـنـهـ أـرـادـ بـالـكـراـهـةـ التـنـزـيـهـ ، وـهـذـاـ هـوـ الـخـلـنـ أـيـضـاـ بـغـيـرـهـ مـنـ كـبـارـ الـأـئـمـةـ ، وـإـنـ أـرـادـوـاـ التـحـرـيمـ فـمـاـ ذـكـرـنـاهـ حـجـةـ عـلـيـهـمـ .

\* \* \*

## بيان حجج القائلين بتحريم السماع، والجواب عنها

احتجوا بقوله : ( ومن الناس من يشتري لهو الحديث ) (١٣) قال ابن مسعود والحسن البصري ، والذخري ، رضي الله عنهم : إن لهو الحديث هو الغناء ، وروت عائشة - رضي الله عنها - أن النبي - صلى الله عليه وسلم - قال : « إن الله تعالى حرم القيمة وبيعها وشمتها وتعليمها » (١٤) ، فنقول : أما القيمة : فالمراد بها الجارية التي تغنى للرجال في مجلس الشرب ، وقد ذكرنا أن غناء الأجنبية للفساق ومن يخاف عليهم الفتنة حرام ، وهم لا يقصدون بالفتنة إلا ما هو محظوظ ، فاما غناء الجارية لمالكها فلا يفهم تحريمه من هذا الحديث ، بل لغير مالكها ساعتها عند عدم الفتنة ، بدليل ما روى في الصحيحين من غناء الجاريتين في بيت عائشة - رضي الله عنها - .

واما شراء لهو الحديث بالدين استبدالاً به ليحصل به عن سبيل الله فهو حرام مذموم وليس الفزاع فيه ، وليس كل غناء بدلاً عن الدين مشترى به ، ومضلاً عن سبيل الله تعالى ، وهو المراد في الآية ، ولو قرأ القرآن ليحصل به عن سبيل الله لكان حراماً .

حکى عن بعض المنافقين أنه كان يوم الناس ولا يقرأ إلا سورة عبس لما فيها من العتاب مع رسول الله - صلى الله عليه وسلم - فهم عمر بقتله ، ورأى فعله حراماً ، لما فيه من الإضلal ، فالإضلal بالشعر والغناء أولى بالتحريم .

وااحتجوا بقوله تعالى ( ألمن هذا الحديث تعجبون وتضحكون ولا

تبكون وأنتم سامدون ) (٦٥) . قال ابن عباس - رضي الله عنهم - : هو الغناء بلغة حمير ، يعني السمد ، فنقول ينبغي أن يحرم الفحشك وعدم البكاء أيضاً ، لأن الآية تشتمل عليه .

فإن قيل : إن ذلك مخصوص بالفحشك على المسلمين لإسلامهم ، فهذا أيضاً مخصوص بأشعارهم وغنائهم في معرض الاستهزاء بال المسلمين ، كما قال تعالى : (والشعراء يتبعهم الغاوون ) (٦٦) وأراد به شعراء الكفار ، ولم يدل ذلك على تحريم نظم الشعر في نفسه .

واحتجوا بما روى جابر - رضي الله عنه - أنه ، - صلى الله عليه وسلم - قال : « كان إبليس أول من ناح وأول من تغنى » (٦٧) فقد جمع بين النياحة والغناء ، قلنا لا جرم كما استثنى منه نياحة داود عليه السلام ، ونياحة المذنبين على خططيتهم ، فكذلك يستثنى الغناء الذي يراد به تحريك السرور والحزن والشوق ، حيث يباح تحريكه بل استثنى غناء الجاريتين يوم العيد في بيت رسول الله - صلى الله عليه وسلم - وغناوهن عند قدوته عليه السلام بقولهن :

طلع البدر علينا من ثنيات الوداع  
واحتجوا بما روى أبو أمامة عنه - صلى الله عليه وسلم - أنه قال : « ما  
رفع أحد صوته بغناء إلا بعث الله له شيطانين على منكبيه يضربان  
بأعقارهما على صدره حتى يمسك » (٦٨) .

قلنا : هو منزل على بعض أنواع الغناء الذي قدمناه ، وهو الذي يحرك من القلب ما هو مراد الشيطان من الشهوة ، وعشق المخلوقين ، فاما ما يحرك الشوق إلى الله ، والسرور بالعيد ، أو حدوث الولد ، أو قدوة الغائب ،

فهذا كله يضاد مراد الشيطان ، بدليل قصة الجاريتين والحبشة ، والأخبار  
التي نقلناها من الصحاح ، فالتجويز في موضع واحد نص في الإباحة ،  
والمنع في ألف موضع محتمل للتأويل ومحتمل للتذريل ، أما الفعل فلا تأويل  
له ، إذ ما حرم فعله ، إنما يحل بعارض الاكراه فقط ، وما أبىح فعله يحرم  
بعارض كثيرة حتى النيات والقصد .

واحتاجوا بما روى عتبة بن عامر أن النبي - صلى الله عليه وسلم - قال :  
« كل شيء يلهو به الرجل فهو باطل إلا تأديبه فرسه ورميه بقوسه  
وملاعبة امرأته » (١٩).

قلنا : قوله باطل لا يدل على التحرير ، بل يدل على عدم الفائدة ، وقد  
يسلم على أن التلهي بالنظر إلى الحبشة خارج عن هذه الثلاثة وليس بحرام ،  
بل يلحق بالمحصور غير المحصور قياساً لقوله - صلى الله عليه وسلم - : « لا  
يحل دم امرئ مسلم إلا بأحدى ثلاث » (٢٠) ، فإنه يلحق به رابع وخامس ،  
فكذلك ملاعبة امرأته لا فائدة له إلا التذريل ، وفي هذا دليل على أن التفرج في  
البساتين ، وسماع أصوات الطيور ، وأنواع المداعبات ، مما يلهو به الرجل  
لا يحرم عليه شيء منها ، وإن جاز وصفه بأنه باطل .

واحتاجوا بقول عثمان - رضى الله عنه - : ما تغنىت ، ولا تمنيت ، ولا  
مسنت ذكرى بيميني مذ بايعت بها رسول الله - صلى الله عليه وسلم - .  
قلنا : فلي يكن المعنى ، ومس الذكر باليمنى حراماً ، إن كان هذا دليل  
تحريم الغناء ، فمن أين يثبت أن عثمان - رضى الله عنه - كان لا يترك إلا  
الحرام .

واحتاجوا بقول ابن مسعود - رضى الله عنه - : « الغناء ينبع في القلب

النفاق » (٧١) ، وزاد بعضهم » كما ينabit الماء البقل » ، ورفعه بعضهم إلى رسول الله - صلى الله عليه وسلم - وهو غير صحيح .

قالوا : ومر على بن عمر - رضي الله عنهما - قوم محرمون وفيهم رجل يتغنى ، فقال : ألا لا أسمع الله لكم ، ألا لا أسمع الله لكم .

وعن نافع أنه قال : كنت مع ابن عمر - رضي الله عنهما - في طريق ، فسمع زمارة راع ، فوضع أصبعيه في أذنيه ، ثم عدل عن الطريق ، فلم يزل يقول : يا نافع أتسمع ذلك ؟ حتى قلت : لا ، فلخرج أصبعيه ، وقال : هكذا رأيت رسول الله - صلى الله عليه وسلم - صنع (٧٢) ، وقال الفضيل بن عياض رحمة الله : الغناء رقية الزنا ، وقال بعضهم : الغناء رائد من رواد الفجور ، وقال يزيد بن الوليد : إياكم والغناء ، فإنه ينقص الحياة ، ويزيد الشهوة ، ويهدم المروعه ، وإنه لينوب عن الخمر ، ويقتل ما يفعله السكر ، فإن كنتم لابد فاعلين فجنبوه النساء ، فإن الغناء داعية الزنا ، فنقول : قول ابن مسعود - رضي الله عنه - : ينabit النفاق أراد به في حق المغني ، فإنه في حقه ينabit النفاق ، إذ غرضه كله أن يعرض نفسه على غيره ، ويروج صوته عليه ، ولا يزال ينافق ويتوعد إلى الناس ليرغبوا في غناه ، وذلك أيضاً لا يوجب تحريماً ، فإن ليس الثياب الجميلة وركوب الخيل المهملة (٧٣) ، وسائل أنواع الزينة والتفاخر بالحرث والأنعام والزرع ، وغير ذلك ينabit في القلب النفاق والرياء ، ولا يطلق القول بتحريم ذلك كله ، فليس السبب في ظهور النفاق في القلب المعاكس فقط ، بل المباحث التي هي م الواقع نظر الخلق أكثر تأثيراً ، ولذلك نزل عمر - رضي الله عنه - عن فرس هملج تحته ، وقطع ذنبه ، لأنه استشعر في نفسه الخيلاء لحسن مشيته ، فهذا النفاق من

المباحثات ، وأما قول ابن عمر - رضى الله عنهم - ألا لا أسمع الله لكم ، فلا يدل على التحرير من حيث إنه غناء ، بل كانوا محْرَمِين ، ولا يليق بهم الرفت ، وظهر له من مخايلهم أن سمعاهم لم يكن لوجْد وشوق إلى زيارة بيت الله تعالى ، بل مجرد اللهو ، فأنكر ذلك عليهم لكونه مذكرا ، بالإضافة إلى حالهم وحال الإحرام ، وحكايات الأحوال تكثر فيها وجوه الاحتمال ، وأما وضعه أصبعيه في أذنيه فيعارضه أنه لم يأمر نافعا بذلك ولا أنكر عليه سمعا ، وإنما فعل ذلك هو لأنه رأى أن ينزعه سمعه في الحال وقلبه عن صوت ربما يحرك اللهو ، ويمنعه عن فكر كان فيه أو ذكر هو أولى منه ، وكذلك فعل رسول الله - صلى الله عليه وسلم - مع أنه لم يمنع ابن عمر ، لا يدل أيضا على التحرير ، بل يدل على أنه الأولى تركه .

ونحن نرى أن الأولى تركه في أكثر الأحوال ، بل أكثر مباحثات الدنيا الأولى تركها إذا علم أن ذلك يؤثر في القلب ، فقد خلع رسول الله - صلى الله عليه وسلم - بعد الفراغ من الصلاة ثوب أبي جهم ، إذ كانت عليه أعلام شغلت قلبه (٧٤) ، افترى أن ذلك يدل على تحريم الأعلام على الثوب ؟ . فلعله - صلى الله عليه وسلم - كان في حالة كان صوت زمارة الراعي يشغله على تلك الحالة ، كما شغله العلم عن الصلاة ، بل الحاجة إلى استئنار الأحوال الشريفة من القلب بحيلة السمع قصور بالإضافة إلى من هو دائم الشهود الحق ، وإن كان كمالاً بالإضافة إلى غيره ، ولذلك قال الحصري : وماذا أعمل بسماع ينقطع إذا مات من يسمع منه ؟ ! . إشارة إلى أن السمع من الله تعالى هو الدائم ، فالأنبياء عليهم السلام على الدوام في لذة السمع والشهود ، فلا يحتاجون إلى التحرير بالحيلة ، وأما قول الفضيل : هو رقية الزنا ، وكذلك

ما عداه من الأقاويل القريبة منه ، فهو متزلاً على سمع الفساق والمغتلين من الشبان ، ولو كان ذلك عاماً لما سمع من الجاريتين في بيت رسول الله - صلى الله عليه وسلم - .

وأما القياس : فغاية ما يذكر فيه أن يقاس على الآوتار ، وقد سبق الفرق ، أو يقال هو لهو ولعب ، وهو كذلك ، ولكن الدنيا كلها لهو ولعب ، قال عمر - رضي الله عنه - لزوجته : إنما أنت لعنة في زاوية البيت ، وجميع الملاعبة مع النساء لهو إلا الحرارة التي هي سبب وجود الولد ، وكذلك المزح الذي لا فحش فيه حلال ، نقل ذلك عن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - (٧٥) ، وعن الصحابة ، كما سيرأني تفصيله في كتاب آفات اللسان إن شاء الله ، وأى لهو يزيد على لهو المحبشة والزنجوج في لعيهم ، وقد ثبت بالنص إباحته ، على أنني أقول : اللهو مروح للقلب ، ومحفظ عن أعباء الفكر ، والقلوب إذا أكرهت عميت ، وترويحها إعانة لها على الجد ، فالمواظب على الفقه مثلاً ، ينبغي أن يتغطى يوم الجمعة ، لأن عطلة يوم تبعث على النشاط في سائر الأيام ، والمواظب على نوافل الصلوات في سائر الأوقات ، ينبغي أن يتغطى في بعض الأوقات ، ولأجله كرهت الصلاة في بعض الأوقات ، فالعطلة معونة على العمل ، واللهو معين على الجد ، ولا يصبر على الجد المحس ، والحق المز ، إلا نقوس الأنبياء عليهم السلام .

فاللهو دواء القلب من داء الإعياء والملال ، فينبغي أن يكون مباحاً ، ولكن لا ينبغي أن يستكثر منه كما لا يستكثر من الدواء . فإذا اللهو على هذه النية يصير قرية ، هذا في حق من لا يحرك السمع من قلبه صفة محمودة يطلب تحريكها ، بل ليس له إلا اللذة والاستراحة المحسنة . فينبغي أن

يستحب له ذلك ليتوصل به إلى المقصود الذي ذكرناه ، نعم : هذا يدل على نقصان عن ذروة الكمال ، فإن الكامل هو الذي لا يحتاج أن يروح نفسه بغير الحق ، ولكن حسنات الأبرار سببٌ في المقربين ، ومن أحاط بعلم علاج القلوب ، ووجوه التلطُّف بها لسياقتها إلى الحق ، علم قطعاً أن ترويّحها بأمثال هذه الأمور دواءً نافعاً لا غنى عنه . (٧٦) :

\* \* \*

... فقد خرج من جملة التفصيل السابق :

أن السَّمَاع قد يكون حراماً محظياً ، وقد يكون مباحاً ، وقد يكون مكروهاً ، وقد يكون مستحبّاً .

**وَمَا الْحَرَام :**

فهو لأكثر الناس من الشبان ، ومن غلبت عليهم شهوة الدنيا ، فلا يحرك السَّمَاع إلا ما هو الغالب على قلوبهم من الصفات المذمومة .

**وَمَا الْمَكْرُوه :**

فهو من لا ينزله على صورة المخلوقين ، ولكنّه يتحذّه عادةً له في أكثر الأوقات على سبيل اللهو .

**وَمَا الْمُبَاح :**

فهو من لا يحظّ له منه إلا التلذذ بالصوت الحسن .

**وَمَا الْمُسْتَحب :**

فهو من غالب عليه حب الله تعالى ، ولم يحرك السَّمَاع منع إلا الصفات المحمودة .

« والحمد لله ، وصلى الله على محمد وآلِه وآله وآله . . . هـ .

## الهوامش

- (١) طاهر بن عبد الله بن طاهر (٢٤٨ - ٤٥٠ هـ - ١٠٥ - ٩٦٠ م) من علماء الشافعية .  
تولى القضاء ببغداد . ومن آثاره الفكرية (شرح مختصر المزنى) - في الفقه - وهو في  
أحد عشر جزءاً .
- (٢) محمد بن إدريس (١٥٠ - ٢٠٤ هـ - ٧٦١ - ٨٢٠ م) صاحب المذهب ، وأحد الأئمة  
الأربعة .
- (٣) مالك بن أنس (٩٣ - ١٧٩ هـ - ٧١٢ - ٧٩٥ م) صاحب المذهب ، وأحد الأئمة  
الأربعة ، وإمام المدينة .
- (٤) النعمان بن ثابت (٨٠ - ١٥٠ هـ - ٦٩٩ - ٧٦٧ م) صاحب المذهب ، وأحد الأئمة  
الأربعة ، وإمام مذهب الرأى .
- (٥) سفيان بن سعيد بن مسروق (٩٧ - ١٦١ هـ - ٧١٦ - ٧٧٨ م) أمير المؤمنين في  
الحديث .
- (٦) حماد بن أنسة الكوفي (١٢١ - ٢٠١ هـ - ٧٢٩ - ٨١٧ م) من حفاظ الحديث .  
والثقة في روايته .
- (٧) النخعي ، إبراهيم بن يزيد بن قيس بن الأسود (٤٦ - ٩٦ هـ - ٦٦٦ - ٧١٥ م) من  
أكابر التابعين . حافظ ومجتهد وصاحب مذهب .
- (٨) عاصم بن شراحيل (١٩ - ١٠٣ هـ - ٦٤٠ - ٧٢١ م) من التابعين ، فقيه ، حافظ ولى  
القضاء لعمر بن عبد العزيز .
- (٩) محمد بن علي بن عطية الحارثي (٣٨٦ هـ - ٩٩٦ م) الواعظ الزاهد الفقيه ، صاحب  
(قوت القلوب) و (علم القلوب) .
- (١٠) الجتيد بن محمد بن الجتيد البغدادي الخراز (٢٩٧ هـ - ٩١٠ م) الصوفي الفقيه .

ضبط التصوف بالشريعة . وكان شيخ المذهب في عصره .

(١١) سري بن مفلس السقطي (٢٥٣ هـ - ٨٦٧ م) أول متصوفة بغداد ، وإمامهم في عصره ، وهو خال الجنيد ، وأستاذه .

(١٢) ثوبان بن إبراهيم الأخميمي المصري (٢٤٥ هـ - ٨٥٩ م) الصوف الزاهد . وهو أول من تكلم بمصر في الأحوال والمقامات .

(١٣) الحارث بن أسد المحاسبي (٢٤٢ هـ - ٨٥٧ م) من أكابر الصوفية ، وعلماء الأصول .

(١٤) البقرة : ٢٢٥ .

(١٥) أى : ومتى .

(١٦) فاطر : ١ .

(١٧) حديث ما بعث الله نبئا إلا حسن الصوت . الترمذى في الشمائى عن قتادة وزاد قوله: وكان نبيكم حسن الوجه حسن الصوت . ورويnahme متصلًا في الغيلانيات من رواية قتادة عن أنس ، والصواب الأول ، قاله الدارقطنی ورواه ابن مردويه في التفسير من حديث على أبي طالب وطرقه كلها ضعيفة .

(١٨) حديث له أشد أذنا للرجل الحسن الصوت بالقرآن من صاحب القينة إلى قينته : متافق عليه ، من حديث أبي هريرة ، بلفظ : ما أذن الله لشىء ما أذن لنبي يتغنى بالقرآن .

(١٩) حديث كان داود حسن الصوت في النهاية على نفسه وفي ثلاثة الزبور . الحديث لم يجد له أصلًا .

(٢٠) حديث : لقد أوتى مزمارا من مزامير آل داود : قاله في مدح أبي موسى ، وهو متافق عليه من حديث أبي موسى .

(٢١) لقمان : ١٩ .

(٢٢) حديث المنع من الملاهي والأوتار والمزامير : البخارى من حديث أبي عامر أو أبي مالك الأشعري . ليكونن في أمتى أقوام يستحلون الخمر والحرير والمعازف .

صورته عند البخارى صورة التعليق . ولذلك ضعفه ابن حزم . ووصله أبو داود والاسماعىلى ، والمعازف : الملاهى . قاله الجوهرى . ولا حمد من حديث أبي أمامة . إن الله أمرنى أن أمحق المزامير والكتارات ، يعنى البرابط والمعازف . قوله من حديث قيس بن سعد بن عبادة : إن ربى حرم على الخمر والكربة والقدين ، قوله في حديث لا يلى أمامة باستحلالهم الخمور وضربهم بالدفوف . وكلها ضعيفة . ولا يلى الشيخ من حديث مكحول مرسلا : الاستماع إلى الملاهى معصية . الحديث : ولا يلى داود من حديث ابن عمر : سمع مزمارا فوضع أصبعيه على أذنيه . قال أبو داود : وهو مفتكر .

(٢٣) حديث ابن للك حمى وإن حمى الله محارمه ، متفق عليه من حديث النعمان بن بشير .

(٢٤) حديث النهى عن الحنتم والمزفت والنغير : متفق عليه من حديث ابن عباس .  
(٢٥) أى : متى .

(٢٦) السكتجبين : شراب مركب من حامض وحلو . والكلمة معربة عن الفارسية : سرکا انکبین .

(٢٧) الأعراف : ٤٤ .

(٢٨) أى : متى .

(٢٩) حديث إنشاد الشعر بين يدي رسول الله . حصل الله عليه وسلم . متفق عليه من حديث أبي هريرة ، أن عمر من بحسان وهو ينشد الشعر في المسجد فلما حظ إليه ، فقال ، قد كنت أنشد وفيه من هو خير منك . الحديث : وسلم من حديث عائشة إنشاد حسن .

هجوت مهدا فلأجابت عنه وعند الله في ذاك الجزاء  
القصيدة .. وإن شاد حسان أيضا :  
وإن سقام المجد من كل هاشم بنو بنت مخزوم ووالدك العبد

والبخارى إنشاد ابن رواحة :

وفيما رسول الله يقلل كتابه  
إذا انشق معروف من الفجر ساطع  
الأبيات ...

(٢٠) حديث إن من الشعر لحكمة : البخارى من حديث أبى بن كعب .

(٢١) حديث عائشة في الصحيحين . لما قدم رسول الله - صلى الله عليه وسلم - المدينة  
وعن أبي بكر وبلال .

الحديث .. وفيه إنشاد أبو بكر :

كل امرئ مصيب في أهله  
والموت أدنى من شراك نعله  
وإنشاد بلال .

الا ليت شعري هل أبieten ليلة  
بواز وحول انخر وجليل  
وهل أردن يوما مياه مجنة  
وهل يبدون لي شامة وظفيل  
هو في الصحيحين ، لكن أصل الحديث والشعر عند البخارى فقط ليس عند سلم .

(٢٢) حديث كان صلى الله عليه وسلم ينقل اللبان مع القوم في بناء المسجد وهو يقول :  
هذا الجمال لا جمال خير هذا أبى ربنا وأظهر  
وقال صلى الله عليه وسلم مرة أخرى :

اللهم إن العيش عيش الآخرة فارحم الانصار والهاجرة  
قال المصطفى والبيتان في الصحيحين . قلت : البيت الاول انفرد به البخارى في قصة  
الهجرة من رواية عروة ، مرسلا ، وفيه البيت الثاني أيضا ، إلا انه قال : الأجر ،  
بدل العيش ، تمثل بشعر رجل من المسمين لم يسم له ، قال ابن شهاب : ولم يبلغنا  
في الأحاديث أن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - تحمل بيت شعر تام غير هذا  
البيت ، والبيت الثاني في الصحيحين من حديث أنس يرجزون رسول الله - صلى  
له عليه وسلم - معهم يقولون :

اللهم لا خير إلا خير الآخرة فانصر الانصار والهاجرة  
وليس البيت الثاني موزونا ، وفي الصحيحين أيضا أنه قال في حفر الخندق بلفظ :

فبارك في الانصار والهاجرة ، وفي رواية فاغفر ، وفي رواية لسلم : فلأكرم ، ولهمما من حديث سهل بن سعد : فاغفر للمهاجرين والانصار .

( ٢٢ ) حديث كان يضع لحسان منيرا في المسجد يقوم عليه قائما يفاخر عن رسول الله - صل الله عليه وسلم - أو ينافح - الحديث : البخاري ، تعليقا ، وأبو داود ، والترمذى والحاكم ، متصل ، من حديث عائشة ، وقال الترمذى : حسن صحيح ، وقال الحاكم : صحيح اسناد ، وفي الصحيحين أنها قالت : إنه كان ينافح عن رسول الله - صل الله عليه وسلم -

( ٢٤ ) حديث أنه قال للنابية لما انشده شعرا لا يفضض الله فاك : البغوى في معجم الصحابة ، وأبن عبد البر في الاستيعاب ، بأسناد ضعيف ، من حديث النابية ، واسمها قيس بن عبد الله ، قال : أنشدة النبي - صل الله عليه وسلم :

بلغنا السماء مجدنا وجددونا وإننا لنرجو فوق ذلك مظهرا  
الآيات .. ورواه البزار بلفظ .. علونا العباد عفة وتكراها  
خرizim بن أوس سمعت العباس يقول : يا رسول الله ، إنني أريد أن أمتداك ، فقال :  
قل ، لا يفضض الله فاك ، فقال العباس :

من قبلها طبت في الفلاں وف مستودع حيث يخصل الورق

( ٢٥ ) حديث عائشة كان أصحاب رسول الله - صل الله عليه وسلم - يتناشدون الأشعار وهو يبتسם ، الترمذى من حديث جابر بن سمرة وصححه ، ولم أقف عليه من حديث عائشة .

( ٢٦ ) حديث الشريد النشيد النبى - صل الله عليه وسلم - مائة قافية من قول أمية بن أبي الصلت ، كل ذلك يقول فيه - الحديث : رواه مسلم .

( ٢٧ ) حديث أنس كان يحدى له في السفر ، وإن أتجشه كان يحدو بالنساء ، وكان البراء ابن مالك يحدو بالرجال .

الحديث : أبو داود الطيالسى ، واتفق الشيشان منه على قصة أتجشه دون ذكر البراء من مالك .

(٢٨) محمد بن داود بن سليمان بن جعفر الصواف (٢٤٢ هـ - ٩٥٢ م) من حفاظ الحديث . وهو شيخ الصوفية في نيسابور .

(٢٩) أى : متى .

(٣٠) المراد - في الأصل : عمود الميزان . والشاهد هنا هو : نوع من المزامير ذات الصوت الرقيق ، يستخدمها الرعاعة عادة .

(٣١) هو مقام إبراهيم - بجوار الكعبة - وفي القرآن الكريم . ( .. وانخذلوا من مقام إبراهيم مصلى .. ) - البقرة : ١٢٥ .

(٣٢) الحطيم : بناء قبلة الميزاب من خارج الكعبة .

(٣٣) الحديد : ٢٢ .

(٣٤) حديث عن التباحة متفق عليه من حديث أم عطية : أخذ علينا النبي - صلى الله عليه وسلم - فاليهودية أن لا تتوح .

(٣٥) حديث إنشاد النساء عند قدوم رسول الله - صلى الله عليه وسلم - :

طلع البدر علينا من ثنيات الوداع

وحب الشكر علينا ما دعا له داع

البيهقي في دلائل النبوة ، من حديث عائشة . معضلا . وليس فيه ذكر اللدف والألحان .

(٣٦) حديث حجول جماعة من الصحابة في سرور ، أصابهم ، أبوا داود من حديث عل .

(٣٧) حديث عائشة رأيت رسول الله - صلى الله عليه وسلم سترني برمائه وأنا أنظر إلى الحبشة يلعبون في المسجد - الحديث : هو كما ذكره المصنف تيسرا في الصحيحين ، ولكن قوله إنه فيهما من روایة عقیر عن الزهری ليس كما ذكر ، بل هو عند البخارى كما ذكر ، وعند مسلم من روایة عمرو بن الحارث عنه .

(٣٨) حديث عائشة : رأيت النبي - صلى الله عليه وسلم - يسترني بشوبيه وأنا أنظر إلى الحبشة وهم يلعبون في المسجد فزجرهم عمر فقال النبي - صلى الله عليه وسلم - أمنا يابني أرقدة : تقدم قبله بحديث دون زجر عمر لهم إلى آخره ، فرواه مسلم من

حدیث أبي هریرة دون قوله أمّنا یا بنتی أرفة ، بل قال : دعهم یاعمر ، زاد النسائي ، فإنماهم بنو أرفة ، ولهما من حدیث عائشة : دونکم یا بنتی أرفة ، وقد ذكره المصنف بعد هذا .

(٤٩) حدیث عمرو بن الحارث عن ابن شهاب ، نحوه وفي يغذیان ویضریان : رواه مسلم ، وهو عند البخاری من رواية الأوزاعی عن ابن شهاب .

(٥٠) حدیث أبي طاھر عن ابن وهب : والله لقد رأیت رسول الله - حصل الله عليه وسلم - يقوم على باب حجرتی ، والجیشة یلعبون بحراً بھم الحدیث : رواه مسلم أيضاً .

(٥١) حدیث عائشة : كنت العب بالبنات عن رسول - حصل الله عليه وسلم - الحدیث : وهو في الصحيحین كما ذکر المصنف ، لكن مختصر إلى قولها فيلعبن معی . وأما الروایة المطلولة التي ذکرها المصنف بقوله : وفي رواية فلیست من الصحيحین إنما رواها أبو داود بأسناد صحيح .

(٥٢) حدیث عائشة دخل رسول الله - حصل الله عليه وسلم - وعندی جاریتان تغذیان بعذاء بعاث - الحدیث ، هو في الصحيحین ، كما ذکر المصنف والروایة التي عزماها بها مسلم كما ذکر .

(٥٣) کلمة فارسیة : معناها - نوع من الحلوي ، تشبه القطاٹب یؤدم بدهن اللوز .

(٥٤) الدکارک - ومفردھا : دکدک - : الأرض يكون فيها غلظ .

(٥٥) حدیث أبي هریرة أن غلاماً كان في بني إسرائیل على جبل ف قال لأمه : من خلق السماه ؟ فقالت : الله - الحدیث : وفيه رمى نفسه من الجبل ف تقلع . رواه ابن حبان .

(٥٦) حدیث أمره حصل الله عليه وسلم حسان بن ثابت بهجاء المشرکین : متفق عليه من حدیث البیراء الله - حصل الله عليه وسلم - قال لحسان اهجمهم ، أو هاجمهم وجبریل سعک .

(٥٧) ف النسخة المطبوعة - الاصل - : بسوار - بالراء - .

(٥٨) الخلف - بضم الخاء وسکون اللام - خلاف المفروض . وقياس الخلف - في المنطق - هو : ما یستدل فيه بامتناع أحد النقيضین على تحقیق الآخر .

(٥٩) المحرر : من دلائله الحرارة .

(٦٠) اي متى .

(٦١) الصدقي ، يونس بن عبد الاعلى بن موسى بن ميسرة (١٧٠ - ٢٦٤ هـ - ٧٨٧ م) من كبار فقهاء مصر ، ورواة الاحاديث والاخبار .

(٦٢) البقرة : ٢٢٥ .

(٦٣) لفمان : ٦٠ .

(٦٤) حديث عاشة : إن الله حرم القيمة وبيعها وشمنها وتعليمها . الطبراني في الأوسط بإسناد ضعيف ، قال البيهقي : ليس بمحفوظ .

(٦٥) النجم : ٦١٠٦٠، ٥٩ .

(٦٦) الشعراء : ٤٢٢ .

(٦٧) حديث جابر كان إبليس أول من ناج وأول من تخلى ، لم أجد له أصلًا من حديث جابر ، وذكره صاحب الفردوس من حديث علي بن أبي طالب ، ولم يخرجه ولده في مستند .

(٦٨) حديث أبي أمامة : ما رفع أحد عقيرته بفناه إلا بعث الله شيطانين على متكببه يضران بأعقابهما على متكببه يضران بأعقابهما على صدره حتى يمسك . ابن أبي الدنيا في ذم الملاهي ، والطبراني في الكبير ، وهو ضعيف .

(٦٩) حديث عقبة بن عامر كل شيء يلهمه بالرجل فهو باطل إلا تأريبه فرسه ورميه بقوسه وملاعيته زوجته ، أصحاب السنن الأربع ، وفيه اضطراب .

(٧٠) حديث لا يحل دم امرئ إلا باحدى ثلاث منتفق عليه من حديث ابن مسعود .

(٧١) حديث ابن مسعود : الغناء ينبت النفاق في القلب كما ينبت الماء البقل ، قال المصنف والمرفوع غير صحيح ، لأن في إسناده من لم يُسمّ . رواه أبو داود ، وهو في رواية ابن العيد ليس في رواية اللثقي ، ورواه البيهقي مرفوعاً وموقوفاً .

(٧٢) حديث ثافع : كنت وأبن عصر في طريق ، فسمع زمارة راع ، فوضع أحصبعه في أذنيه . الحديث ، ورفعه أبو داود وقال : هذا حديث منكر .

(٧٣) الفرس الهملاج : هو الذي يسير في سرعة وبخفة .

(٧٤) حديث خلع رسول الله - صلى الله عليه وسلم - بعد الفراغ من الصلاة ثوب أبي جهم إذ كان عليه أعلام شغلت قلبه ، متفق عليه من حديث عائشة .

(٧٥) أحاديث مزاح رسول الله - صلى الله عليه وسلم - كثيرة . انظر : إحياء علوم الدين ص ١٥٧٧ - ١٥٧٨ .

(٧٦) هنا ينتهي الباب الأول من كتاب السماع - في (إحياء علوم الدين) - لحجۃ الإسلام أبي حامد الغزالی - ص ١١٢٠ - ١١٥٣ في الكتاب - ولقد اكتفيينا به ، لأنَّه هو المخصص « لحكم السماع .. أما الباب الثاني - من ص ١١٥٣ حتى ص ١١٨٢ - فلقد آثرنا عدم إيراده ، لأنَّ موضوعه هو « في آثار السماع وأدایه » ، فهو « إلى حد كبير - خارج عن إطار هدفنا في كتابنا هذا - وهو أندخل في الدراسات الصوفية وأحوال المتصوفة .. ولقد اكتفيينا منه بالعبارة التي أوردها الغزالی في ختامه .. وهي السطور التي تل إشارة هذا التعليق .

\* \* \*

(ج)

ابن تيمية (\*)

أبو العباس نقي الدين أحمد بن عبد الحليم الحراني  
( ٦٦١ - ٧٢٨ هـ - ١٢٦٣ - ١٣٢٨ م )

( مسألة السَّمَاع )

---

(\*) هذه هي نصوص فتاوى ابن تيمية في « مسألة » السَّمَاع . . أخذنا نصها من (مجموع فتاوى شيخ الإسلام أحمد بن تيمية ) - المجلد الحادى عشر - ص ٥٥٧ - ٦٤٥ - تحقيق وجمع وترتيب المرحوم عبد الرحمن بن محمد بن قاسم - بمساعدة ابنه محمد - طبعة المملكة العربية السعودية - على نفقة الملك خالد بن عبد العزيز . . ولقد استكملنا تحقيق النص - بالترجمة لاعلامه ، والتعليق على بعض إشاراته ، والتحريج لما به من آيات القرآن الكريم ولأن النص فتاوى متعددة ، فلقد استغفينا عن ما فيه من تكرار لا يضيف فكرا جديدا .



## ماذا تقول السادة الأعلام؟

ائمة الإسلام ، ورثة الأنبياء عليهم السلام - رضى الله عنهم - وأرضاهم ، في صفة « سماع الصالحين » ما هو ؟ وهل سماع القصائد الملحنة بالألات المطربة هو من القرب والطاعات ، أم لا ؟ وهل هو مباح ، أم لا .

فأجاب : شيخ الإسلام تقى الدين أحمد بن تيمية - رضى الله عنه - : الحمد لله رب العالمين ، وأشهد أن لا إله إلا الله وحده لا شريك له ، وأشهد أن محمداً عبده ورسوله - صلى الله عليه وسلم - وعلى الله وسلم تسلیماً . أصل هذه « المسألة » أن يفرق بين سماع الذي يُنتفع به في الدين ، وبين ما يُرَحَّصُ فيه رفعاً للحرج ، بين سماع المقربين ، وبين سماع المتباعين (١) . فاما سماع الذي شرعه الله تعالى لعباده ، وكان سلف الأمة من الصحابة والتابعين وتابعاتهم يجتمعون عليه لصلاح قلوبهم ; ورذكرة نقوسهم - فهو سماع آيات الله تعالى ، وهو سماع النبيين ، وأهل العلم ، وأهل المعرفة .

قال الله تعالى ، لما ذكر من ذكره من الأنبياء في قوله : ( أولئك الذين أنعم الله عليهم من النبيين من ذرية آدم ، وممن حملنا مع نوح ، ومن ذرية

إبراهيم وإسرائيل ، وممن هدينا واجتبينا ، إذا تتنى عليهم آيات الرحمن خروا سجداً وبكيا )<sup>(٢)</sup> . وقال : ( إنما المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم ، وإذا تتنى عليهم آياته زادتهم إيماناً ، وعلى ربهم يتوكلون )<sup>(٣)</sup> . وقال تعالى : ( إن الذين أتوا العلم من قبله إذا يتلقى عليهم يخرون للأذقان سجداً ويقولون : سبحان ربنا إن كان وعد ربنا لفعلاً . ويخررون للأذقان يبكون ويزيدهم خشوعاً )<sup>(٤)</sup> . وقال تعالى : ( وإذا سمعوا ما أنزل إلى الرسول ترى أعينهم تفيض من الدمع مما عرفوا من الحق )<sup>(٥)</sup> .

وبهذا السماع ، أمر الله تعالى ، كما قال تعالى : ( وإذا قرئ القرآن فاستمعوا له وأنصتوا لعلكم ترحمون )<sup>(٦)</sup> وعلى أهله أثني كما في قوله تعالى : ( فبشر عبادى الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه )<sup>(٧)</sup> . وقال في الآية الأخرى : ( أفلم يدبرون القول ؟ ألم جاءهم مالهم يأت آباءهم الأولين ؟ )<sup>(٨)</sup> فالقول الذى أمروا بتدبره هو القول الذى أمروا باستماعه .

وقد قال تعالى : ( أفلما يتدبرون القرآن ألم على قلوب أفالها )<sup>(٩)</sup> . وقال تعالى : ( كتاب أنزلناه إليك مبارك ليدبروا آياته )<sup>(١٠)</sup> .

وكما أثني على هذا السماع ، ذم المعرضين عن هذا السماع ، فقال تعالى : ( وإذا تتنى عليه آياتنا ولى مستكيراً كأن لم يسمعها كأن في أذنيه وقرا )<sup>(١١)</sup> . وقال تعالى : ( وقال الذين كفروا لا تسمعوا لهذا القرآن وألغوا فيه لعلكم تغلبون )<sup>(١٢)</sup> . وقال تعالى : ( وقال الرسول يا رب ! إن قومى اتخذوا هذا القرآن مهجوراً . وكذلك جعلنا لكل نبى عدواً من المجرمين وكفى بربك هادياً ونصيراً )<sup>(١٣)</sup> . وقال تعالى : ( فما لهم عن التذكرة معرضين ، كأنهم حُمّر مستنفرة ، فرت من قبوره )<sup>(١٤)</sup> . وقال تعالى : ( وقالوا قلوبنا في

أكثنا مما تدعونا إليه وفي آذاننا وقر ومن بيننا وبينك حجاب )<sup>١٥</sup> . وقال تعالى : ( وإذا قرأت القرآن جعلنا بينك وبين الذين لا يؤمنون بالأخرة حجاباً مستوراً ، وجعلنا على قلوبهم أكثنا أن يفقوه وفي آذانهم وقرأ )<sup>١٦</sup> . وهذا هو السماع الذي شرعه الله لعباده في صلاة الفجر ، والعشائين ، وغير ذلك .

وعلى هذا السماع ، كان أصحاب رسول الله - صلى الله عليه وسلم - يجتمعون ، وكانت إذا اجتمعوا أمروا واحداً منهم أن يقرأ والباقيون يستمعون ، وكانت عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - يقول لأبي موسى : يا أبا موسى : ذكرنا ربنا ، فيقرأ وهم يستمعون . وهذا هو السماع الذي كان النبي - صلى الله عليه وسلم - يشهده مع أصحابه ، ويستدعيه منهم ، كما في الصحيح عن عبد الله بن مسعود قال : « قال النبي - صلى الله عليه وسلم : اقرأ على القرآن ، قلت : أقرأ عليك وعليك أنزل ؟ » فقال : إنني أحب أن أسمعه من غيري ، فقرأت عليه سورة النساء حتى وصلت إلى هذه الآية : ( فكيف إذا جئنا من كل أمة بشهيد وجيئنا بك على هؤلاء شهيداً )<sup>١٧</sup> قال : حسبيك . « فتذمرت فإذا عيناه تذرفان » . وهذا هو الذي كان النبي - صلى الله عليه وسلم - يسمعه هو وأصحابه . كما قال تعالى : ( لقد من الله على المؤمنين إذ بعث فيهم رسولاً من أنفسهم يتلو عليهم آياته ويزكيهم ويعلّمهم الكتاب والحكمة )<sup>١٨</sup> و « الحكمة » هي : السنة .

وقال تعالى : ( قل : إنما أمرت أن أعبد رب هذه البلدة الذي حرمها وله كل شيء وأمرت أن أكون من المسلمين . وأن أتل القرآن فمن اهتدى فإنما يهتدى لنفسه ، ومن ضل فقل إنما أنا من المذريين )<sup>١٩</sup> وكذلك غيره من

الرسل ، قال تعالى : ( يَا بْنَى آدَمَ إِمَّا يَأْتِيْكُمْ رَسُلٌ مِّنْكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِيْ  
فَمِنْ أَنْقَىْ وَأَصْلَحَ فَلَا خُوفٌ عَلَيْهِمْ وَلَا هُمْ يَحْزَنُونَ ) (٢٠).

وبذلك يفتح عليهم يوم القيمة . كما قال تعالى : ( يَا مُعْشِرَ الْجِنِّ  
وَالْإِنْسَنِ إِنَّمَا يَأْتِيْكُمْ رَسُلٌ مِّنْكُمْ يَقُصُّونَ عَلَيْكُمْ آيَاتِيْ  
وَيَنذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمَكُمْ هَذِهِ ) . قالوا : شهداً عَلَىْ أَنفُسِنَا وَغَرَّتْهُمْ حَيَاةُ الدُّنْيَا وَشَهَدُوا عَلَىْ أَنفُسِهِمْ  
أَنَّهُمْ كَانُوا كَافِرِينَ (٢١) . وقال تعالى : ( وَسَيِّقَ الَّذِينَ كَفَرُوا إِلَى جَهَنَّمَ زَمِّرَا  
حَتَّى إِذَا جَاءُوهَا فَتَحَتَ أَبْوَابَهَا وَقَالَ لَهُمْ خَزِنَتْهَا : إِنَّمَا يَأْتِيْكُمْ رَسُلٌ مِّنْكُمْ  
يَتَلَوُنَ عَلَيْكُمْ آيَاتٍ رِّبِّكُمْ وَيَنذِرُونَكُمْ لِقَاءَ يَوْمَكُمْ هَذِهِ . قالوا : بَلَى ، وَلَكِنْ  
حَقَّتْ كَلْمَةُ الْعَذَابِ عَلَى الْكَافِرِينَ ) (٢٢).

وقد أخبر أن المعتصم بهذا السماع مهند مفلح ، والعرض عنه ضال  
شقي . قال تعالى : ( قَلِّمَا يَأْتِيْنِكُمْ مِّنْ هَدِيْ فَمِنْ اتَّبَعَ هَدِيْ فَلَا يَضُلُّ وَلَا  
يَشْقَى ، وَمَنْ أَعْرَضَ عَنْ ذِكْرِي فَلَمْ يَهْمِلْ مَعِيشَةَ ضَنْكًا وَنَحْشَرُهُ يَوْمَ الْقِيَامَةِ  
أَعْمَى . قال رَبُّ لِمَ حَشَرْتَنِي أَعْمَى وَقَدْ كُنْتَ بَصِيرًا ؟ . قال : كَذَلِكَ آتَتْكَ آيَاتِنَا  
فَنَسِيَّتْهَا وَكَذَلِكَ الْيَوْمَ تَنْسِي ) (٢٣) . وقال تعالى : ( وَمَنْ يَعْشَ عَنْ ذِكْرِ  
الرَّحْمَنِ نَقِيَّشُ لَهُ شَيْطَانًا فَهُوَ لَهُ قَرِينٌ ) (٢٤).

و « ذَكْرُ الله » يَرَادُ بِهِ تَارَةً : ذَكْرُ الْعَبْدِ رَبِّهِ ، وَيَرَادُ بِهِ الذَّكْرُ الَّذِي أَنْزَلَ  
الله . كما قال تعالى : ( وَهَذَا ذَكْرٌ مِّبَارَكٌ أَنْزَلْنَاهُ ) (٢٥) . وقال نوح : ( أَوْ عَجِّبْتُمْ  
أَنْ جَاءَكُمْ ذَكْرٌ مِّنْ رَبِّكُمْ عَلَى رَجُلٍ مِّنْكُمْ لِيَنذِرَكُمْ ) (٢٦) . وقال : ( وَقَالُوا يَا  
أَيُّهَا الَّذِي نُزِّلَ عَلَيْهِ الذَّكْرُ إِنَّكَ لِمُجْنَنٌ ) (٢٧) . وقال : ( مَا يَأْتِيْهِمْ مِّنْ ذَكْرٍ مِّنْ  
رَبِّهِمْ مَحْدُثٌ إِلَّا اسْتَمْعُوهُ ) (٢٨) . وقال : ( وَإِنَّهُ لِذَكْرٍ لَّكَ وَلِقَوْمِكَ ) (٢٩) .  
وقال : ( إِنَّهُ لِذَكْرٍ لِّلْعَالَمِينَ ، مَنْ شَاءَ مِنْكُمْ أَنْ يَسْتَقِيمْ ) (٣٠) . وقال : وَمَا  
عَلِمْنَاهُ الشِّعْرُ وَمَا يَنْبَغِي لَهُ إِنَّهُ لِذَكْرٍ وَقُرْآنٌ مُّبِينٌ ) (٣١) .

وهذا «السمع» له آثار إيمانية من المعارف القدسية، والأحوال الزكية، يطول شرحها ووصفها، وله في الجسد آثار محمودة من خشوع القلب، ودموع العين، واقشعرار الجلد، وهذا مذكور في القرآن. وهذه الصفات موجودة في الصحابة، ووُجِدَتُ بعدهم آثار ثلاثة: الأضطراب، والصراخ، والاغماء، والموت في التابعين.

و«بالمجملة» فهذا السمع هو أصل الإيمان: فإن الله بعث محمداً - صلى الله عليه وسلم - إلى الخلق أجمعين ليبلغهم رسالات ربهم فمن سمع ما بلغه الرسول فآمن به واتبعه اهتدى، وأفلح، ومن أغرض عن ذلك خل وشقى.

وأما «سمع المكاء والتصدية»، وهو التصفيق بالأيدي، والمكاء مثل الصفير ونحوه، فهذا هو سمع المشركين الذي ذكره الله تعالى في قوله: (وما كان صلاتهم عند البيت إلا مكاء وتصدية) <sup>(٢٢)</sup> .. فأخبر عن المشركين أنهم كانوا يتذمرون التصفيق باليد، والتمسوح بالقمر قربة ودينا، ولم يكن النبي - صلى الله عليه وسلم - وأصحابه يجتمعون على مثل هذا السمع، ولا حضروه قط، ومن قال إن النبي - صلى الله عليه وسلم - حضر ذلك فقد كذب عليه باتفاق أهل المعرفة بحديثه وسننته، والحديث الذي ذكره محمد بن طاهر المقدسي <sup>(٢٣)</sup> في «مسألة السمع» و«في صفة التهوف»، ورواه من طريقه الشيخ أبو حفص عمر السهوردي <sup>(٢٤)</sup> صاحب عوارف المعارف «أن النبي - صلى الله عليه وسلم - أنسده أغرايى:

قد لسعت حية الهوى كبدى  
فلا طبيب لها ولا راقى  
إلا الحبيب الذى شففت به  
فعنده رقىٰى وترىٰقى

وأنه تواجد حتى سقطت البردة عن منكبيه ، فقال له معاوية : ما أحسن لھوکم ! ، فقال له : مهلاً يا معاوية ! ليس بکريم من لم یتتوارد عند ذكر الحبیب ». فهو حديث مکذوب موضوع باتفاق أهل العلم بهذا الشأن .

وأظهر منه كذبًا حديث آخر ، یذکرون فيه : أنه لما بشر الفقراء بسبقهم الأغنياء إلى الجنة تواجدوا ، وخرقوا ثيابهم ، وأن جبرائيل نزل من السماء فقال : يا محمد ! إن ربک یطلب نصیبه من هذه الخرق ، فأخذ منها خرقة فعلقها بالعرش ، وأن ذلك هو زیق الفقراء ». وهذا وأمثاله إنما یرویه من هو من أجهل الناس بحال النبي - صلی الله علیه وسلم - وأصحابه ، ومن بعدهم ، ومعرفة الإسلام والإيمان .

وهو یشبه رواية من روی : « أن أهل الصفة قاتلوا مع الكفار لما انكسر المسلمون يوم حنين ، أو غير يوم حنين ، وأنهم قالوا : نحن مع الله ، من كان الله معه كنا معه » ، ومن روی : « أن حسبیحة المراج وجد أهل الصفة يتحدثون بسر كان الله أمر نبیه أن یکتمه ، فقال لهم : من أین لكم هذا ؟ قالوا الله علمتنا إیاه ، فقال : يارب ! ألم تأمرنی ألا أفشیه ؟ . فقال : أمرتک أنت ألا تفشیه ، ولکنی أنا أخبرتکم بـه » .

ونحو هذه الأحادیث التي یرویها طوائف منتبون إلى الدين ، ومع فرط جهلهم بدين الإسلام ، یینبئون عليها من التفاق والبدع ما یناسبها ، تارة یسقطون التوسيط بالرسول وأنهم یصلون إلى الله تعالى من غير طريق الرسل مطلقاً . فهذا أعظم من کفر اليهود والنصارى ، فإن أولئک أسلقوها وساطة رسول واحد . ولم یسقطوا وساطة الرسل مطلقاً .

وھؤلاء إذا أسلقوها وساطة الرسل مطلقاً عن أنفسهم ، كان هذا أغلظ من

كفر أولئك : لكنهم يقولون : لا تسقط الوساطة إلا عن الخاصة ، لا عن العامة ، فيكونون أكفر من أهل الكتاب من جهة إسقاط المسفار مطلقاً عنهم، في بعض الأحوال ، وأهل الكتاب أكفر من جهة إسقاط سفاره محمد مطلقاً، بل أهل الكتاب الذين يقولون إنه رسول إلى الأميين دون أهل الكتاب خير من هؤلاء ، فإن أولئك أخرجوا عن رسالته من له كتاب ، وهؤلاء يخرجون عن رسالته من لا يبقى معه إلا خيالات ووساوس وظنون القاها إليه الشيطان ، مع ظنه أنه من خواص أولياء الله وهو من أشد أعداء الله ، وتارة يجعلون هذه الآثار المختلفة حجة فيما يفترونه من أمور تخالف دين الإسلام ، ويدعون أنها من أسرار الخواص ، كما يفعل الملاحدة والقراصنة والباطنية ، وتارة يجعلونها حجة في الإعراض من كتاب الله وسنة نبيه إلى ما ابتدعوه من اتخاذ دينهم لهوا ولعباً.

وبالجملة قد عرف بالاضطرار من دين الإسلام : أن النبي - صلى الله عليه وسلم - لم يشرع لصالحي أمته وعيادهم وزهادهم أن يجتمعوا على استماع الآيات الملحة ، مع ضرب بالكف أو ضرب بالقضيب ، أو الدف . كما لم يبح لأحد أن يخرج عن متابعته واتباع ما جاء به من الكتاب والحكمة، لا في باطن الأمر ، ولا في ظاهره ، ولا لعامي ولا لخاصي ، ولكن رخص النبي - صلى الله عليه وسلم - في أنواع من اللهو في العرس ونحوه ، كمارخص للنساء أن يضربن بالدف في الاعراس ، والأفراح . وأما الرجال على عهده فلم يكن أحد منهم يضرب بالدف ، ولا يصفق بكف ، بل قد ثبت عنه في الصحيح أنه قال : « التصفيق للنساء والتسبيح للرجال . ولعن المتشبهات من النساء بالرجال . والمتشبهين من الرجال بالنساء » (٢٥).

ولما كان الغناء والضرب بالدف والكف من عمل النساء ، كان السلف يسمون من يفعل ذلك من الرجال مخنثا ، ويسمون الرجال المغنين مخانثا ، وهذا مشهور في كلامهم .

ومن هذا الباب حديث عائشة - رضي الله عنها - لما دخل عليها أبوها ، - رضي الله عنه - في أيام العيد ، وعندتها جاريتان من الأنصار تغنينان بما تقاولت به الأنصار يوم بعث . فقال أبو بكر - رضي الله عنه - : « ألمزمار الشيطان في بيت رسول الله - صلى الله عليه وسلم - ». وكان رسول الله - صلى الله عليه وسلم ، معرضاً بوجهه عنهم ، مقبلاً بوجهه الكريم إلى الحائط . فقال : « دعهما يا أبي بكر فإن لكل قوم عيدها ، وهذا عيدهنا أهل الإسلام » . ففتن هذا الحديث بياناً أن هذا لم يكن من عادة النبي - صلى الله عليه وسلم - وأصحابه الاجتماع عليه ، ولوهذا سماه الصديق مزمار الشيطان ، والنبي - صلى الله عليه وسلم - أقر الجواري عليه معللاً ذلك بأنه يوم عيد . والصغرى يرخص لهم في اللعب في الأعياد ، كما جاء في الحديث « ليعلم المشركون أن في ديننا فسحة » . وكان لعائشة لعب تلعب بهن ويجهن صواحباتها من صغار النساء يلعبن معها ، وليس في حديث الجاريتين أن النبي - صلى الله عليه وسلم - استمع إلى ذلك . والأمر والنهي إنما يتعلق بالاستماع ، لا بمجرد السمع . كما في الرؤية ، فإنه إنما يتعلق بقصد الرؤية ، لا بما يحصل منها بغير الاختيار .

وكذلك في اشتمام الطيب إنما ينهى المحرم عن قصد الشم ، فاما إذا شم ما لم يقصده فإنه لا شيء عليه . وكذلك في مباشرة المحرمات كالحواس الخمس من : السمع ، والبصر ، والشم ، والذوق ، واللمس . إنما يتعلق الأمر

والنهى من ذلك بما للعبد فيه قصد وعمل ، وأما ما يحصل بغير اختياره فلا أمر فيه ولا نهى .

وهذا مما وجه به الحديث الذى في السنن عن ابن عمر « أنه كان مع النبي - صلى الله عليه وسلم - فسمع صوت زمارة راع ، فعدل عن الطريق ، وقال : هل تسمع ؟ هل تسمع ؟ حتى انقطع الصوت » .

فإن من الناس من يقول : بتقدير صحة هذا الحديث ، لم يأمر ابن عمر بسد أذنيه ، فيجاب بأنه كان صغيراً . أو يجاب بأنه لم يكن يستمع ، وإنما كان يسمع ، وهذا لا إثم فيه . وإنما النبي - صلى الله عليه وسلم - فعل ذلك طلباً للأفضل والأكمل . كمن اجتاز بطريق فسمع قوماً يتكلمون بكلام محرم فسد أذنيه كيلاً يسمعه . فهذا حسن ، ولو لم يسد أذنيه لم يأثم بذلك ، اللهم إلا أن يكون في سماعه ضرر ديني لا يندفع إلا بالسد .

و « بالجملة » فهذه ( مسألة السماع ) . تكلم كثير من المتأخرین في السماع : هل هو محظوظ ؟ أو مكرور ؟ أو مباح ؟ . وليس المقصود بذلك مجرد رفع الحرج ، بل مقصودهم بذلك أن يُتَّخَذ طریقًا إلى الله يجتمع عليه أهل الديانات لصلاح القلوب ، والتشویق إلى المحبوب . والتخييف من المرهوب ، والتحزین على فوات المطلوب . فتستنزل به الرحمة ، وتستجلب به النعمة ، وتحرك به مواجه أهل الإيمان ، وتستجلب به مشاهد أهل العرفان ، حتى يقول بعضهم : إنه أفضل لبعض الناس أو للخاصة من سماع القرآن من عدة وجوه : حتى يجعلونه قوتاً للقلوب ، وغذاءً للأرواح ، وجادياً للذفوس ، يهدوها إلى السير إلى الله ، وبحثها على الإقبال عليه .

ولهذا يوجد من اعتقاده ، واغتنى به لا يرجع إلى القرآن ولا يفرح به ولا

يجد في سمع الآيات كما يجد في سمع الآيات ، بل إذا سمعوا القرآن سمعوه بقلوب لاهية ، وألسن لاغية ، وإذا سمعوا سماع المكاء والتصدية خشعت الأصوات ، وسكتت الحركات ، وأضفت القلوب ، وتعاطت المشروب . فمن تكلم في هذا : هل هو مكروه ؟ أو مباح ؟ وشبهه بما كان النساء يغنين به في الأعياد والأفراح ، لم يكن قد اهتدى إلى الفرق بين طريق أهل الخسارة ، والفلاح ، ومن تكلم في هذا : هل هو من الدين ؟ ومن سمع المتقين ؟ ومن أحوال المقربين ؟ والمقتصدين ؟ ومن أعمال أهل اليقين ؟ ومن طريق المحبين المحبوبين ؟ ومن أفعال السالكين ، إلى رب العالمين . كان كلامه فيه من وراء وراء بمنزلة من سئل عن علم الكلام المختلف فيه ، هل هو محمود ؟ أو مذموم ؟ فأخذ يتكلم في جنس الكلام وانقسامه : إلى الاسم ، والفعل ، والحرف ، أو يتكلم في مدح الصفت ، أو في أن الله أباح الكلام والنطق ، وأمثال ذلك مما لا يمس الم محل المشتبه المتنازع فيه ! .

فإذا عرف هذا : فاعلم أنه لم يكن في عنفوان القرون الثلاثة المفضلة ، لا بالحجاج ، ولا بالشام ، ولا باليمن ، ولا مصر ، ولا المغرب ، ولا العراق ، ولا خراسان ، من أهل الدين والصلاح والزهد والعبادة من يجتمع على مثل سماع المكاء والتصدية ، لا بدب ، ولا بكف ، ولا بقضيب ، وإنما أحدث هذا يعد ذلك في أواخر المائة الثانية ، فلما رأه الأئمة أنكروه .

فقال الشافعى - رضى الله عنه - خلقت ببغداد شيئاً أحدثته الزنادقة ، يسمونه « التغبير » يصدون به الناس عن القرآن .

وقال يزيد بن هارون (٢٦) : ما يغیر إلا الفاسق ، ومتى كان التغبير (٢٧) .  
وسئل عنه الإمام أحمد (٢٧) ، فقال : أكرهه ، هو محدث . قيل : أذجلس معهم ؟ . قال : لا .

وكذلك سائر أئمة الدين كرهوه ، وأكابر الشيوخ الصالحين لم يحضروه ، فلم يحضره إبراهيم بن أدهم (٢٨) ، ولا الفضيل بن عياض (٢٩) ، ولا معروف الكرخي (٣٠) ، ولا أبو سليمان الداراني (٣١) ، ولا الحمد بن أبي الحواري (٣٢) والسرى السقطي ، وأمثالهم . والذين حضروه من الشيوخ المحمودين تركوه في آخر أمرهم . وأعيان المشائخ عابوا أهله . كما فعل ذلك عبد القادر (٣٣) ، والشيخ أبو البيان (٣٤) ، وغيرهما من المشائخ .

وما ذكره الشافعى - رضى الله عنه - من أنه من إحداث الزنادقة كلام إمام خبير بآصول الإسلام ، فإن هذا السماع لم يرغب فيه ، ويدعو إليه في الأصل إلا من هو متهم بالزنادقة : كابن الراوندى (٣٥) ، والفارابى (٣٦) وابن سينا (٣٧) ، وأمثالهم : كما ذكر أبو عبد الرحمن السطمى (٣٨) - في مسألة السماع - عن ابن الراوندى . قال : إنه اختلف الفقهاء في السماع : فأباحه قوم ، وكراهه قوم ، وأنا أوجبه - أو قال : وأنا أمر به . فخالف إجماع العلماء في الأمر به .

و « الفارابى » كان بارعاً في الغناء الذي يسمونه « الموسيقا » . وله فيه طريقة عند أهل صناعة الغناء ، وحکايتها مع ابن حمدان (٣٩) مشهورة . لما خرب فايكانهم ، ثم أضحكهم ، ثم نوّهم ، ثم خرج .

و « ابن سينا » ذكر في إشارته ، في « مقامات العارفين » في الترقيق فيه ، وفي عشق الصور ، ما يناسب طريقة أسلافه الفلاسفة والصائين المشركين ، الذين كانوا يعبدون الكواكب ، والأصنام ، كأرسطو (٤٠) وشيعته من اليونان - ومن اتبّعه كبر قلس (٤١) ، وثامسطيوس ، والاسكندر الأفروديسي (٤٢) ، وكان أرسطو وزير الاسكندر بن فيليب المقدوني (٤٣)

الذى تؤرخ له اليهود والنصارى ، وكان قبل المسيح بذحو ثلاثة مائة سنة .  
واما « ذو القرنين » المذكور في القرآن ، الذى يبنى « السد » فكان قبل  
هؤلاء بزمن طويل . وأما الأسكندر الذى ورث له أرسطو : فإنه إنما يبلغ بلاد  
خراسان ونحوها في دولة الفرس ، ولم يصل إلى السد ، وهذه الأمور  
مبسطة في غير هذا الموضع .

و « ابن سينا » أحدث فلسفة ركبتها من كلام سلفه اليونان ، وما أخذه  
من أهل الكلام المبتدعين الجهمية (٥٤) ، ونحوهم ، وسلك طريق الملاحدة  
الإسماعيلية (٥٥) في كثير من أمورهم العلمية والعملية ، ومزجه بشيء من  
كلام الصوفية . وحقيقة تعود إلى كلام إخوان الإسماعيلية القرامطة (٥٦)  
الباطنية : فإن أهل بيته كانوا من الإسماعيلية : أتباع الحاكم الذى كان  
بمصر ، و كانوا في زمانه ، و دينهم دين أصحاب « رسائل إخوان الصفا » (٥٧)  
وأمثالهم من أئمة منافقى الأمم الذين ليسوا مسلمين . ولا يهود ولا  
نصارى .

وكان الفارابى قد حذق في حروف اليونان ، التي هي تعاليم أرسطو ،  
وأتباعه من الفلاسفة المشائين . وفي أصواتهم صناعة الغناء . ففي هؤلاء  
الطوائف من يرثى فيه ويجعله مما تزكى به النفوس ، وترتاض به ، وتهذب  
به الأخلاق .

واما « الجنفاء » ، أهل ملة إبراهيم الخليل ، الذى جعله الله إماماً ، وأهل  
دين الإسلام ، الذى لا يقبل الله من أحد دينًا غيره ، المتبعون لشريعة خاتم  
الرسل محمد - صلى الله عليه وسلم - فهؤلاء ليس فيهم من يرثى في ذلك ،  
ولا يدعون إليه ، وهم أهل القرآن والإيمان ، والهدى ، والسعادة ،

والرشاد ، والنور ، والفلاح ، وأهل المعرفة والعلم ، واليقين والإخلاص ، والمحبة له ، والتوكيل عليه ، والخشية له ، والإنابة إليه .

ولكن قد حضره أقوام من أهل الإرادة ، وممن له نصيب من المحبة ، لما فيه من التحرير لهم ، ولم يعلموا غائته ، ولا عرفوا مغبته ، كما دخل قوم من الفقهاء أهل الإيمان بما جاء به الرسول في أنواع من كلام الفلسفة المخالف لدين الإسلام ، ظنّا منهم أنه حق موافق ، ولم يعلموا غائته ، كما دخل قوم من الفقهاء أهل الإيمان بما جاء به الرسول في أنواع من كلام الفلسفة المخالف لدين الإسلام ، ظنّا منهم أنه حق موافق ، ولم يعلموا غائته ، وإن القيام بحقائق الدين علماً وحالاً وقولاً وعملاً ومعرفة وذوقاً وخبرة لا يستقل بها أكثر الناس ، ولكن الدليل الجامع هو الاعتصام بالكتاب والسنّة ، فإن الله بعث محمداً - صلّى الله عليه وسلم - بالهدي ودين الحق ليظهره على الدين كله ، وكفى بالله شهيداً .

وقد قال تعالى : (اليوم أكملت لكم دينكم وأتممت عليكم نعمتي ورضيت لكم الإسلام دينا ) (٥٨) . وقد قال تعالى : (وَإِنْ هَذَا حَرَاطِي مُسْتَقِيمٌ فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَبَعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقُ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ) (٥٩) . قال عبد الله بن مسعود : « خط لنا رسول الله - صلّى الله عليه وسلم - خطًا ، وخط خطوطًا ، عن يمينه وشماله ، ثم قال : هذا سبيل الله . وهذه سبيل ، على كل سبيل منها شيطان يدعوك إليه . ثم قرأ : (وَإِنْ هَذَا حَرَاطِي مُسْتَقِيمٌ فَاتَّبِعُوهُ وَلَا تَتَبَعُوا السُّبُلَ فَتَفَرَّقُ بِكُمْ عَنْ سَبِيلِهِ) .

وقد قال تعالى : (وَالسَّابِقُونَ الْأَوَّلُونَ مِنَ الْمُهَاجِرِينَ وَالْأَنْصَارِ وَالَّذِينَ اتَّبَعُوهُم بِإِحْسَانٍ رَضِيَ اللَّهُ عَنْهُمْ وَرَضِيَ اللَّهُ عَنْهُ) (٦٠) . فقد رضى الله عن

السابقين رضى مطلقاً ، ورضى عن اتبعهم بإحسان . قال عبد الله بن مسعود : إن الله نظر في قلب محمد فوجد قلبه خير قلوب العباد ، فاصطفاه لرسالته ، ثم نظر في قلوب الناس بعد قلبه ، فوجد قلوب أصحابه خير قلوب العباد ، فما رأى المؤمنون حسناً فهو عند الله حسن ، وما رأوه قبيحاً فهو عند الله قبيح . وقال عبد الله بن مسعود : من كان منكم مستينا فليستن بمن قد مات . فإن الحي لا تؤمن عليه الفتنة ، أولئك أصحاب محمد - صلى الله عليه وسلم - أبر هذه الأمة قلوباً ، وأعمقها علمًا ، وأقلها تكلفاً ، قوم اختارهم الله لصحبة نبيه ، وإقامة دينه ، فاعرفوا لهم حقهم ، وتمسكون بهديهم ، فإنهم كانوا على الهدى المستقيم .

ومن كان له خبرة بحقائق الدين ، وأحوال القلوب ومعارفها ، وأذواقها ، ومواجيعها ، عرف أن سماع المكاء والتصديق لا يجلب للقلوب منفعة ، ولا مصلحة إلا وفي ضمن ذلك من الضرر والمفسدة ما هو أعظم منه ، فهو للروح كالخمر للجسد ، يفعل في النقوس فعل حميماً الكؤوس .

ولهذا يورث أصحابه سكرًا أعظم من سكر الخمر ، فيجدون لذة بلا تمييز ، كما يجد شارب الخمر ، بل يحصل لهم أكثر وأكبر مما يحصل لشارب الخمر ، ويصدحون بذلك عن ذكر الله ، وعن الصلاة . أعظم مما يصدحون الخمر . ويقع بينهم العداوة والبغضاء ، أعظم من الخمر ، حتى يقتل بعضهم بعضاً من غير مس بيد . بل بما يقترن بهم من الشياطين ، فإنه يحصل لهم أحوال شيطانية . ب بحيث تنزل عليهم الشياطين في تلك الحال ، ويتكلمون على ألسنتهم ، كما يتكلم الجنى على لسان المتروع . إما بكلام من جنس كلام الأعاجم ، الذين لا يفقهون كلامهم ، كلسان الترك ، أو الفرس ،

أو غيرهم . ويكون الإنسان الذي يلبس الشيطان عربياً لا يحسن أن يتكلم بذلك ، بل يكون الكلام من جنس كلام من تكون تلك الشياطين من إخوانهم ، وإنما يكلام لا يعقل ولا يفهم به معنى ، وهذا يعرفه أهل المكافحة « شهوداً وعياناً » .

وهو لاء الذين يدخلون النار مع خروجهم عن الشريعة هم من هذا النمط ، فإن الشياطين تلبس أحدهم ، ب بحيث يسقط إحساس بيده ، حتى إن المتروع يضرب ضرباً عظيماً ، وهو لا يحس بذلك ، ولا يؤثر في جده ، فكذلك هؤلاء تلبسهم الشياطين ، وتدخل بهم النار ، وقد تطير بهم في الهواء ، وإنما يلبس أحدهم الشيطان مع تغيب عقله ، كما يلبس الشيطان المتروع .

وبأرض الهند ، والمغرب ، ضرب من الرُّطْب يقال لأحدهم : المصلي ، فإنه يحصل النار كما يحصل هؤلاء ، وتلبسه ويدخلها ويطير في الهواء ، ويقف على رأس الزج ، ويفعل أشياء أبلغ مما يفعله هؤلاء . وهم من الرُّطْب الذين لا أخلاق لهم ، والجن تخطف كثيراً من الإنس وتغييه عن أبصار الناس ، وتطير بهم في الهواء . وقد باشرنا من هذه الأمور ما يطول وصفه ، وكذلك يفعل هذا هؤلاء المتكلهون والمتسببون إلى بعض المشائخ إذا حصل له وجده سماعي ، وعند سماع البكاء والتصدية منهم من يصعد في الهواء ، ويقف على رج الربيع ، ويدخل النار ، ويأخذ الحديد الحارى بالنار ثم يضعه على بيده ، وأنواع من هذا الجنس . ولا تحصل له هذه الحال عند الصلاة ، ولا عند الذكر ، ولا عند قراءة القرآن ، لأن هذه عبادات شرعية إيمانية إسلامية نبوية محمدية ، تطرد الشياطين ، وتلك عبادات بدعية شركية شيطانية فلسفية تستجلب الشياطين .

قال النبي - صلى الله عليه وسلم - في الحديث الصحيح : « ما اجتمع قوم في بيت من بيوت الله يتلون كتاب الله ، ويتدارسونه بينهم ، إلا غشيتهم الرحمة ، ونزلت عليهم السكينة ، وحفتهم الملائكة ، وذكرهم الله فيمن عنده » وقد ثبت في الحديث الصحيح « أن أسيد بن حضير لما قرأ سورة الكهف ، تنزلت الملائكة لسماعها ، كالظلة فيها السرج » .

ولهذا كان المكاه والتصدية يدعو إلى الفواحش والظلم ، ويقصد عن حقيقة ذكر الله تعالى والصلوة كما يفعل الخمر ، والسلف يسمونه تغبيراً ، لأن التغبير هو الضرب بالقضيب على جلد من الجلد ، وهو ما يغير صوت الإنسان على التلحين ، فقد يضم إلى صوت الإنسان ، إما التصنيق بأحد اليدين على الأخرى وإما الضرب بقضيب على فخذ وجلد ، وإما الضرب باليد على أختها ، أو غيرها على دف أو طبل ، كناؤوس النصارى ، والنفع في صفارة كبوق اليهود ، فمن فعل هذه الملاهي على وجه الديانة والتقرب فلا ريب في ضلاله وجهالته .

وأما إذا فعلها على وجه التمتع والتلذب فمذهب الأئمة الاربعة : إن آلات اللهو كلها حرام ، فقد ثبت في صحيح البخاري وغيره « أن النبي - صلى الله عليه وسلم - أخبر أنه سيكون من أمته من يستحل الحر والحرير ، والخمر والمعارف ، وذكر أنهم يمسخون قردة وختازير » (١) .

و « المعاذف » هي الملاهي كما ذكر ذلك أهل اللغة ، جمع معرفة ، وهي الآلة التي يعزف بها : أى يصوت بها . ولم يذكر أحد من أتباع الأئمة في آلات اللهو تزاعماً . إلا أن بعض المتأخرین من أصحاب الشافعی ذكر في اليراع وجهین . بخلاف الأوئل ونحوها ، فإنهم لم يذكروا فيها تزاعماً . وأما

العراقيون الذين هم أعلم بمذهبة وأتبع له ، فلم يذكروا فزاعاً لا في هذا ، ولا في هذا ، بل صنف أفضليهم في وقته أبو الطيب الطبرى (٦٢) شيخ أبي أسحق الشيرازى (٦٣) في ذلك مصنفاً معروفاً . ولكن تكلموا في الغناء المجرد عن آلات اللهو : هل هو حرام ؟ أو مكره ؟ أو مباح ؟ وذكر أصحاب أحمد له في ذلك ثلاثة أقوال ، وذكروا عن الشافعى قولين ، ولم يذكروا عن أبي حنيفة ومالك في ذلك شرائعاً .

وذكر زكريا بن يحيى الساجى (٦٤) - وهو أحد الأئمة المتقدمين المائتين إلى مذهب الشافعى - أنه لم يخالف في ذلك من الفقهاء المتقدمين إلا إبراهيم بن سعد من أهل البصرة ، وما ذكره أبو عبد الرحمن السلمى وأبو القاسم القشيرى (٦٥) وغيرهما : عن مالك ، وأهل المدينة في ذلك فغلط ، إنما وقعت الشبهة فيه ، لأن بعض أهل المدينة كان يحضر السماع ، إلا أن هذا ليس قول أئمتهم وفقهائهم ، بل قال إسحاق بن عيسى الطبائع : سالت مالكَ عما يترخص في أهل المدينة من الغناء ، فقال : إنما يفعله عندنا الفساق ، وهذا معروف في كتاب أصحاب مالك ، وهم أعلم بمذهبة ، ومذهب أهل المدينة من طائفة في الشرق ، لا علم لها بمذهب الفقهاء ، ومن ذكر عن مالك أنه ضرب بعود فقد افترى عليه . وإنما نبهت على هذا ، لأن فيما جمعه أبو عبد الرحمن السلمى ، ومحمد بن طاهر المقدسى ، في ذلك حكايات وأثار يظن من لا خبرة له بالعلم وأحوال السلف أنها صدق .

وكان « الشیخ أبو عبد الرحمن » - رحمة الله - فيه من الخير والزهد والدين والتصوف ما يحمله على أن يجمع من كلام الشیوخ والأثار التي تواافق مقصوده كل ما يجده ، فلهذا يوجد في كتبه من الآثار الصحيحة ، والكلام المنقول ، ما ينتفع به في الدين ، ويوجد فيها من الآثار السقیمة ،

والكلام المردود ، ما يضر من لا خبرة له ، وبعض الناس توقف في روایته . حتى أن البيهقي كان إذا روى عنه يقول : حدثنا أبو عبد الرحمن من أصل سمعه ، وأكثر الحكايات التي يرويها أبو القاسم القشيري صاحب الرسالة<sup>(٦٦)</sup> عنه . فإنه كان أجمع شيوخه لكلام الصوفية .

و « محمد بن طاهر » له فضيلة جيدة من معرفة الحديث ، ورجاله ، وهو من حفاظ وفته ، لكن كثيراً من المتأخرین : أهل الحديث ، وأهل الرزد ، وأهل الفقه ، وغيرهم ، إذا صنعوا في باب ذكروا ما روى فيه من غث وسمين ، ولم يميزوا ذلك .. وجماع الأمر في ذلك أنه إذا كان الكلام في السماع وغيره ، هل هو طاعة وقربة ؟ فلابد من دليل شرعی يدل على ذلك ، وإذا كان الكلام : هل هو محرم ؟ أو غير محرم ؟ فلابد من دليل شرعی يدل على ذلك ، إذ ليس الحرام إلا ما حرمه الله ، ولا دين إلا ما شرعه الله ، والله سبحانه وتعالى ذم المشركين على أنهم ابتدعوا دينًا لم يشرعه الله لهم ، وأنهم حرموا ما لم يحرمه الله تعالى .. فقال تعالى : ( ألم لهم شركاء شرعوا لهم من الدين ما لم يأذن به الله )<sup>(٦٧)</sup> . وقال تعالى : ( وإذا فعلوا فاحشة قالوا وجدنا عليها آباءنا والله أمرنا بها قل : إن الله لا يأمر بالفحشاء ، أتقولون على الله ما لا تعلمون ؟ قل أمر ربي بالقسط . وأقيموا وجوهكم عند كل مسجد ، وادعوه مخلصين له الدين )<sup>(٦٨)</sup> .

وكثر من الناس يفعل في السماع وغيره ، ما هو من جنس الفواحش المحرمة ، وما يدعون إليها ، ورغمهم أن ذلك يصلح القلوب ، فهو مما أمر الله به ، فهؤلاء لهم تصيب من معنى هذه الآية . قال تعالى : ( قل : من حرم زينة الله التي أخرج لعباده والطبيات من الرزق ؟ قل : هي للذين آمنوا في الحياة

الدنيا ، خالصة يوم القيمة ، كذلك نفصل الآيات لقوم يعلمون ، قل : إنما حرم ربى الفواحش ، ما ظهر منها ، وما بطن ، والإثم ، والبغى ، بغير الحق ، وأن تشركوا بالله ما لم ينزل به سلطاناً ، وأن تقولوا على الله ما لا تعلمون )<sup>(٦٩)</sup> .

\* \* \*

### سئل شيخ الإسلام رحمة الله عنه «السماع»

فأجاب : «السماع» الذي أمر الله به ورسوله ، واتفق عليه سلف الأمة ومشايخ الطريق : هو سماع القرآن ، فإنه سماع النبيين ، وسماع العالمين ، وسماع العارفين ، وسماع المؤمنين ، قال سبحانه وتعالى : ( أولئك الذين أنعم الله عليهم من النبيين من ذرية آدم ومن حملنا مع نوح ، ومن ذرية إبراهيم وإسرائيل ، ومن هدينا واجتبينا ، إذا تتنى عليهم آيات الرحمن خرروا سجداً وبكيا )<sup>(٧٠)</sup> . وقال تعالى : ( إن الذين أوتوا العلم من قبله إذا يتلى عليهم يخررون للأذقان سجداً ، ويقولون : سبحان ربنا إن كان وعد ربنا لفعلاً . ويخررون للأذقان يبكون ويزيدهم خشوعاً )<sup>(٧١)</sup> . وقال تعالى : ( وإذا سمعوا ما أنزله إلى الرسول ترى أعينهم تفيض من الدمع مما عرقوها من الحق . يقولون : ربنا أمنا فاكتبنا مع الشاهدين )<sup>(٧٢)</sup> . وقال تعالى : ( إنما المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم ، وإذا تلية عليهم

آياته زادتهم إيماناً وعلى ربهم يتوكلون . الذين يقيمون الصلاة ومما رزقناهم ينفقون ، أولئك هم المؤمنون حقاً ، لهم درجات عند ربهم ومغفرة ورزق كريم (٧٣) وقال سبحانه وتعالى : ( وإذا قرئ القرآن فاستمعوا له وأنصتوا العلّم ترجمون ) (٧٤) وقال تعالى : ( وإذا صرفاً إلينك نفراً من الجن يستمعون القرآن فلما حضروه قالوا : أنصتوا فلما قضى ولووا إلى قومهم منذرين ) (٧٥)

وقال سبحانه وتعالى : ( الله نزل أحسن الحديث كتاباً متشابهاً ، مثاني ، تتشعر منه جلود الذين يخشون ربهم ، ثم تلين جلودهم وقلوبهم إلى ذكر الله ) (٧٦) وقال سبحانه وتعالى : ( الذين يستمعون القول فيتبعون أحسنه ) (٧٧) وهذا كثير في القرآن .

وكما أشنى سبحانه وتعالى على هذا السماع ، فقد نذم المعرضين عنه ، كما قال : ( وقالوا لا تسمعوا لهذا القرآن والغوا فيه لعلكم تغليرون ) (٧٨) ، وقال : ( والذين إذا ذكروا بآيات ربهم لم يخروا عليها صماً وعمياناً ) (٧٩) ، وقال سبحانه وتعالى : ( فما لهم عن التذكرة معرضين ، كأنهم حمر مستنفرة ) (٨٠) <sup>١</sup> وقال سبحانه وتعالى : ( ومن أظلم ممن ذكر بآيات ربه فأعرض عنها ونسى ما قدمت يداه ) (٨١) ، وقال : ( إن شر الدواب عند الله الصم العجم الذين لا يعقلون ، ولو علم الله فيهم خيراً لأسمعهم ، ولو أسمعهم لتولوا وهم معرضون ) (٨٢) ، وقال سبحانه وتعالى : ( وإذا تقلّى عليه آياتنا ولـى مستكراً كان لم يسمعها كان في أذنيه وقرأ فبشره بعذاب أليم ) (٨٣) .

وهذا كثير في كتاب الله وسنة رسول الله - حسبي الله عليه وسلم - وإن جماع

ال المسلمين يمدحون من يقبل على هذا السماع ، ويحبه ويرغب فيه ويذمرون من يعرض عنه ، ويبغضه ، ولهذا شرع الله لل المسلمين في صلاة لهم ولطسمهم ، شرع سماع المغرب ، والعشاء الآخر .

وأعظم سماع في الصلوات سماع الفجر الذي قال الله فيه : ( و قرآن الفجر إن قرآن الفجر كان مشهوراً ) ( ٨٤ ) ، وقال عبد الله بن رواحة - رضي الله عنه - يمدح النبي - صلى الله عليه وسلم - :

و فينا رسول الله يتلو كتابه      إذا انشق معروف من الفجر ساطع  
يبيت يجافي عن فراشه      إذا استيقظت بالشركين المضاجع  
أرانا الهدى بعد العمى فقلوبنا      به موقنات أن ما قال واقع  
وهو مستحب لهم خارج الصلوات ، وروى عن النبي - صلى الله عليه وسلم - : « أنه خرج على أهل الصفة . وفيهم واحد يقرأ وهم يستمعون ، فجلس معهم » . وكان أصحاب رسول الله - صلى الله عليه وسلم - إذا اجتمعوا أمروا واحداً منهم يقرأ والباقيون يستمعون .

وكان عمر بن الخطاب - رضي الله عنه - يقول : يا أبا موسى ! ذكرنا ربنا . فيقرأ وهم يستمعون . ومر النبي - صلى الله عليه وسلم - ببابي موسى وهو يقرأ : فجعل يستمع لقراءته . وقال : « لقد أرتي هذا مزمارا من مزامير داود » . وقال : « يا أبا موسى ! لقد مررت بك البارحة وانت تقرأ فجعلت استمع لقراءتك » . فقال : لو علمت أنك تستمع لقراءتي لحررته لك تحبيأ اي : حسنته لك تحسينها .

وقال النبي - صلى الله عليه وسلم - « ليس منا من لم يتغذ بالقرآن » .  
« زينوا القرآن بأصواتكم » ، وقال : « الله أشد أذنا للرجل حسن الصوت ،

من صاحب القيمة إلى قيمته » وقوله : « ما آذن الله إذنًا » أي سمع سمعاً ، و منه قوله : ( آذنت لربها وحقت ) <sup>(٨٥)</sup> أي سمعت ، والآثار في هذه كثيرة .

وهذا سماع له آثار إيمانية من المعارف القدسية . والأحوال الزكية يطول شرحها ووصفها . وله في الجسد آثار محمودة . من خشوع القلب ، ودموع العين ، واقشعرار الجلد ، وقد ذكر الله هذه الثلاثة في القرآن . وكانت موجودة في أصحاب رسول الله - حصل الله عليه وسلم - الذين أثني عليهم في القرآن ، ووجد بعدهم في التابعين آثار ثلاثة : الاضطراب ، والاختلاج ، والإغماء - أو الموت ، والهياج : فأنكر السلف ذلك - إما لبدعتهم ، وإما لحبهم .

وأما جمهور الأئمة والسلف فلا ينكرون ذلك ، فإن السبب إذا لم يكن محظوراً كان صاحبه فيما تولى عنه معذوراً ، لكن سبب ذلك قوة الوارد على قلوبهم ، وضعف قلوبهم عن حمله فلو لم يؤثر السماع لقوتهم كانوا مذمومين ، كما ذم الله الذين قال فيهم : ( ثم قست قلوبكم من بعد ذلك ) <sup>(٨٦)</sup> وقال : ( ألم يأن للذين آمنوا أن تخشع قلوبهم لذكر الله وما نزل من الحق ، ولا يكونوا كالذين أتوا الكتاب من قبل . فطال عليهم الأمد ، فقست قلوبهم ، وكثير منهم فاسقون ) <sup>(٨٧)</sup> ولو أثر فيهم آثاراً محمودة لم يجذبهم عن حد العقل . فكانوا كمن أخرجهم إلى حد الغلبة كانوا ممودين أيضاً ومعذورين .

فاما سماع القاصدين لصلاح القلوب في الاجتماع على ذلك : إما تشيد مجرد ، نظير الغبار ، وأما بالتصفيق ، ونحو ذلك ، فهو السماع المحدث في الإسلام . فإنه أحدث بعد ذهاب القرون الثلاثة الذين أثني عليهم النبي -

حصل الله عليه وسلم - حيث قال : « خير القرنين : القرن الذي بعثت فيه ، ثم الذين يلونهم ، ثم الذين يلونهم » وقد كرهه أعيان الأمة ولم يحضره أكابر المشايخ<sup>(٨٨)</sup> .

وقال الشافعى - رحمة الله - : **خَلَفْتُ بِبَغْدَادِ شَيْئًا أَحْدَثْتُهُ الزَّنَادِقَةَ**  
يسمونه التغبير يصدون به الناس عن القرآن .

وسئل عنه الإمام أحمد بن حنبل فقال : هو محدث أكرهه ، قيل له : إنك يرق عليه القلب . فقال : لا تجلسوا معهم . قيل له : أيهجرون ؟ فقال : لا يبلغ بهم هذا كله . فبین أنه بدعة لم يفعلها القرن الفاضلة ، لا في المجاز ، ولا في الشام ، ولا في اليمن ، ولا في مصر ، ولا في العراق ، ولا في خراسان ، ولو كان المسلمين به متفعنة في دينهم لفعله المسلح .

ولم يحضره مثل : إبراهيم بن أدهم ، ولا الفضيل بن عياض ، ولا معروف الكرخي ، ولا السري السقطي ، ولا أبو سليمان الداراني ، ولا مثل الشیخ عبد القادر ، والشیخ عدى ، والشیخ أبي البيان ، ولا لشیخ حیاة ، وغيرهم ، بل في كلام طائفة من هؤلاء - كالشیخ عبد القادر وغيره - التهی عنه ، وكذلك أعيان المشائخ .

وقد حضره من المشائخ طائفة ، وشرطوا له المكان ، والإمكان ، والخلان ، والشیخ الذي يحرس من الشیطان . وأكثر الذين حضروه من المشائخ المؤثوق بهم رجعوا عنه في آخر عمرهم . كالجندید فإنه حضره وهو شاب وتركهم في آخر عمره . وكان يقول : من تكلف السماع فتن به ، ومن صادفه السماع استراح به . فقد ذم من يجتمع له ، ورخص فيمن يصادفه من غير قصد ، ولا اعتماد للجلوس له .

وسبب ذلك أنه مجمل ليس فيه تفصيل . فإن الآيات المتضمنة لذكر الحب والوصل والهجر والقطيعة والشوق والتتيم والصبر على العذل واللوم ونحو ذلك، هو قول مجمل ، يشترك فيه محب الرحمن ، ومحب الأوّلاد ، ومحب الإخوان ، ومحب الأوّلطن ، ومحب النسوان ، ومحب المردان ، فقد يكون فيه منفعة إذا هيج القاطن ، وأثار الساكن ، وكان ذلك مما يحبه الله ورسوله . لكن فيه مضره راجحة على منفعته : كما في الخمر والميسر ، فإن فيها إثم كبير ، ومنافع للناس ، وإثمهما أكبر من نفعهما <sup>(٨٩)</sup> . فلهذا لم تأت به الشريعة ، لم تأت إلا بالصلحة الخالصة أو الراجحة . وأما ما تكون مفسدته غالبة على مصلحته ، فهو بمذلة من يأخذ درهما بديمار ، أو يسرق خمسة دراهم ، ويتصدق منها بدرهمين .

وذلك أنه يهيج الوجد المشترك ، فيثير من النفس كوامن تضره آثارها ، ويغذى النفس ويفتنها ، فتتعتاشر به عن سماع القرآن ، حتى لا يبقى فيها حبّة لسماع القرآن ولا التذاذ به ، ولا استطالية له ، بل يبقى في النفس يغضّ لذلك ، واشتغال عنه ، كمن شغل نفسه بتعلم التوراة والإنجيل وعلوم أهل الكتاب ، والصابئين واستفادته العلم والحكمة منها ، فأعراض بذلك عن كتاب الله وسنة رسوله <sup>(٩٠)</sup> إلى أشياء أخرى تطول .

فلما كان هذا السمع لا يعطى بنفسه م يحبه الله ورسوله من الأحوال والمعارف ، بل قد يصد عن ذلك ، ويعطى ما لا يحبه الله ورسوله . أو ما يبغضه الله ورسوله ، لم يأمر الله به ولا رسوله ، ولا سلف الأمة ولا أعيان مشائخها .

ومن نكته أن الصوت يؤثر في النفس بحسنه : فتارة يفرح ، وتارة

يحزن ، وتارة يغصب ، وتارة يررضى ، وإنما قوى أسكر الروح فتصير في لذة مطربة من غير تمييز . كما يحصل للنفس إذا سكرت بالرقص ، وللجسد أيضاً إذا سكر بالطعام والشراب ، فإن السكر هو الطرف الذى يؤثر لذة بلا عقل ، فلما تقوم منفعته بذلك اللذة بما يحصل من غيبة العقل ، التى صدت عن ذكر الله وعن الصلاة ، وأوقعت العداوة والبغضاء .

و « بالجملة » فعل المؤمن أن يعلم : أن النبي - صلى الله عليهم وسلم - لم يترك شيئاً يقرب إلى الجنة إلا وقد حدث به ، ولا شيئاً يبعد عن النار إلا وقد حدث به ، وأن هذا السماع لو كان مصلحة لشرعه الله ورسوله ، فإن الله يقول : (اليوم أكملت لكم دينكم . وأتممت عليكم نعمتي . ورضيت لكم الإسلام ديننا) (١١) ، وإذا وجد فيه منفعة لقلبه ، ولم يجد شاهد ذلك ، لا من الكتاب ولا من السنة ، لم يلتفت إليه .

قال سهل بن عبد الله التستري (١٢) : كل وجد لا يشهد له الكتاب والسنة فهو باطل .

وقال أبو سليمان الداراني : إنه لئلئ بقلبي النكتة مع نكت القوم فلا أقبلها إلا بشاهدين عدلين : الكتاب ، والسنّة . وقال أبو سليمان أيضاً : ليس لمن أللهم شيئاً من الخير أن يفعله ، حتى يجد فيه أثراً . فإذا وجد فيه أثراً كان نوراً على نور .

وقال الجنيد بن محمد : علمنا هذا مقيد بالكتاب والسنّة ، فمن لم يقرأ القرآن ، ولم يكتب الحديث ، لا يصلح له أن يتكلم في علمنا (١٣) .

و « أيضاً » فإن الله يقول في الكتاب : ( وما كان صلاتهم عند البيت إلا مكاء وتصديقاً) (١٤) قال السلف من الصحابة والتابعين : « المكاء » كالصفير

ونحوه ، من التصويب ، مثل الغناء ، و « التصدية » : التصفيق باليد ، فقد أخبر الله عن المشركين أنهم كانوا يجعلون التصدية والغناء لهم صلاة ، وعبادة ، وقربة ، يعتاضون به عن الصلاة التي شرعها الله ورسوله .

أما المسلمين من المهاجرين والأنصار والذين اتبعوهم بإحسان : فصلاتهم وعبادتهم القرآن ، واستماعه ، والركوع والسجود ، وذكر الله ودعائه ، ونحو ذلك مما يحبه الله ورسوله ، فمن اتخذ الغناء والتصفيق عبادة وقربة فقد ضاهى المشركين في ذلك ، وشابههم فيما ليس من فعل المؤمنين : المهاجرين والأنصار . فإن كان يفعله في بيوت الله فقد زاد في مشابهته أكبر وأكبر . واشتغل به عن الصلاة ، وذكر الله ودعائه ، فقد عظمت مشابهته لهم . وصار له كفل عظيم من الذي دل عليه قوله سبحانه وتعالى : ( وما كان صلاتهم عند البيت إلا مكاء وتصدية ) .

لكن قد يغفر له ذلك لاجتهاده ، أو لحسنات ماحية ، أو غير ذلك . فيما يفرق فيه ( بين ) المسلم والمكافر . لكن مقارنته للمشركين في غير هذا لا يمنع أن يكون مذموماً خارجاً عن الشريعة ، داخلاً في البدعة التي ضاهى بها المشركين ، فينبغي للمؤمن أن يتقطن لهذا ، ويفرق بين سماع المؤمنين الذي أمر الله به ورسوله ، وسماع المشركين الذي نهى الله عنه ورسوله .

ويعلم أن هذا السماع المحدث هو من جنس سماع المشركين ، وهو إليه أقرب منه إلى سماع المسلمين . وإن كان قد غلط فيه قوم من صالح المسلمين . فإن الله لا يضيع أجرهم وصلاحهم ، لما وقع من خطأتهم ، فإن النبي - صلى الله عليه وسلم - قال : « إذا اجتهد الحاكم فأصاب فله أجران ، وإذا اجتهد الحاكم فأخذ طلاقه أجر واحد » .

وهذا كما أن جماعة من السلف قاتلوا أمير المؤمنين علياً بتأويل ، و على ابن أبي طالب وأصحابه أولى بالحق منهم ، وقد قال فيهم : من قصد الله فله الجنة .

و جماعة من السلف والخلف استحلوا بعض الأشربة بتأويل - وقد ثبت بالكتاب والسنّة تحريم ما استحلوا - وإن كان خطؤهم مغفوراً لهم . والذين حضروا هذا السماع من المشائخ الصالحين شرطوا له شرطًا لا توجد إلا نادرًا ، فعامة هذه السماعات خارجة عن إجماع المشائخ ، ومع هذا فاختلطوا - والله يغفر لهم خطأهم فيما خرجموا به عن السنّة - وإن كانوا مغذورين .

والسبب الذي أخطأوا فيه أوقع أممًا كثيرة في المنكر الذي نهوا عنه ، وليس للعالمين شرعيه ولا منهاج ، ولا شريعة ولا طريقة أكمل من الشريعة التي بعث الله بها نبيه محمداً - صلى الله عليه وسلم - كما كان يقول في خطبته : « خير الكلام كلام الله ، وخير الهدى هدى محمد - صلى الله عليه وسلم - ..

وأما « الرقص » فلم يأمر الله به ولا رسوله ، ولا أحد من الأئمة ، بل قد قال الله في كتابه : ( واقصد في مشبك ) <sup>(٩٥)</sup> وقال في كتابه : ( وعباد الرحمن الذين يمشون على الأرض هونا ) <sup>(٩٦)</sup> أي : بسکينة ، ووقار . وإنما عبادة المسلمين الركوع والسجود ، بل الدف والرقص في الطابق لم يأمر الله به ولا رسوله <sup>(٩٧)</sup> ، ولا أحد من سلف الأمة ، بل أمروا بالقرآن في الصلاة ، والسکينة .

ولو ورد على الإنسان حال يُغلب فيها حتى يخرج إلى حالة خارجة عن

الشرع ، وكان ذلك الحال بسبب مشروع . كسماع القرآن ونحوه ، سلم إليه ذلك الحال كما تقدم ، فاما إذا تكلف من الأسباب ما لم يؤمر به ، مع علمه بأنه يوقعه فيما لا يصلح له : مثل شرب الخمر ، مع علمه أنها تسكره ، وإذا قال : ورد على الحال ، وأنا سكران ، قيل له : إذا كان السبب محظوراً ، لم يكن السكران معدوراً .

فهذه الأحوال الفاسدة من كان فيها صادقاً فهو مبتدع ، ضال ، من جنس خفراء العدو ، وأعوان الظلمة ، من ذوى الأحوال الفاسدة الذين خارعوا عباد النصارى ، والشركين ، والصابئين ، في بعض ما لهم من الأحوال ، ومن كان كاذباً فهو منافق ضال .

قال سيد المسلمين في وقته - الفضيل بن عياض - في قوله تعالى : (لِيَلُوكُمْ أَيْكُمْ أَحْسَنُ عَمَلاً) <sup>(١٨)</sup> قال : أخلصه ، وأصوبه ، قيل له : يا أبا على ما أخلصه ؟ وأصوبه ؟ . قال : إن العمل إذا كان خالصاً ولم يكن صواباً لم يقبل ، وإذا كان صواباً ولم يكن خالصاً لم يقبل ، حتى يكون خالصاً صواباً ، والخلص أن يكون لله ، والصواب أن يكون على السنة .

وكان يقول : من وقرَ صاحب بدعة فقد أمان على هدم الإسلام . ومن زوج كريمه لصاحب بدعة فقد قطع رحمها ، ومن انتهر صاحب بدعة ملا الله قلبه أمناً وإيماناً ، وأكثر إشارته واسارات غيره من المشائخ بالبدعة إنما هي إلى البدع في العبادات والأحوال ، كما قال عن النصارى ( ورهاينة أبتدعوها ما كتبناها عليهم ) <sup>(١٩)</sup> ، وقال ابن مسعود : « علیکم بالسُّبُّلِ وَالسُّنَّةِ ، فِإِنَّهُ مَا مِنْ عَبْدٍ عَلَى السُّبُّلِ وَالسُّنَّةِ ذَكَرَ اللَّهُ خَالِيُّ فَاقْشَعَرَ جَلَدُهُ ، مِنْ مُخَافَةِ اللَّهِ ، إِلَّا تَحَاتَتْ <sup>(٢٠)</sup> عَنْهُ خَطَايَاهُ كَمَا يَتَهَاتُ الْوَرْقُ النَّابِسُ عَنْ

الشجرة ، وما من عبد على السبيل والستة ذكر الله خالياً فدمعت عيناه من خشية الله إلا لم تمسه النار أبداً ، وإن اقتصاداً في سبيل وسنة خير من اجتهاد في خلاف سبيل وسنة ، فاحرصوا أن تكون أعمالكم - إن كانت اجتهاداً أو اقتصاداً - على منهج الأنبياء ، وسنتهم . وأما قول القائل : هذه شبكة يصاد بها العوام ، فقد صدق ، فبان أكثرهم إنما يتخذون ذلك شبكة لأجل الطعام ، والتوانس على الطعام . كما قال الله فيهم : ( يا أيها الذين آمنوا إن كثيراً من الأخيار والرهبان ليأكلون أموال الناس بالباطل ويفسدون عن سبيل الله ) (١٠١) ومن فعل هذا فهو من أئمة الضلال ، الذين قيل في رءوسهم : ( يوم تقلب وجوههم في النار يقولون : يا ي lettنا أطعنا الله وأطعنا الرسولا . و قالوا : ربنا إننا أطعنا سادتنا وكبراءنا فأضلوا نا السبيل . ربنا أتتهم ضعفين من العذاب والعذاب لعنا كبيراً ) (١٠٢) .

وأما الصادقون منهم : فهم يتخذونه شبكة ، لكن هى شبكة محرقة ، يخرج منها الصيد إذا دخل فيها ، كما هو الواقع كثيراً ، فإن الذين دخلوا في السماع المبتدع في الطريق ، ولم يكن معهم أصل شرعى شرعه الله ورسوله ، أورثتهم أحوالاً فاسدة (١٠٣) .

وإلى عبادته ومحبته ، وطاعته ، والرغبة إليه ، والتبتل له والتوكيل عليه أحسن من الإسلامية ، والشريعة القرآنية ، والناهيج الموصولة الحقيقة الجامعة لمصالح الدنيا والآخرة .

وإذا كان غير مشروع ، ولا مأمور به ، فالظهور ، أو الإنصات له ، واستفتاح باب الرحمة ، هو من جنس عادة الرهبان ، ليس من عبادة أهل الإسلام ، والإيمان ، ولا عبادة أهل القرآن ، ولا من أهل السنة والإحسان . والحمد لله وحده .

### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

عنن قال : إن السَّمَاعَ عَلَى النَّاسِ حَرَامٌ وَعَلَى حَلَالٍ ، هَل يَفْسُدُ فِي ذَلِكَ أَمْ لَا ۖ .

**فَأَجَابَ :** سَرِّهِ اللَّهُ عَنْهُ - مَنْ أَدْعَى أَنَّ الْمُحْرَمَاتِ تَحْرِيمًا عَالَمًا ، كَالْفَوَاحِشِ ، وَالظُّلْمِ ، وَالْمَلَاهِي ، حَرَامٌ عَلَى النَّاسِ حَلَالٌ لَهُ فَإِنَّهُ يَسْتَنْدُ ، فَإِنْ تَابَ وَلَا قَتْلٌ ، وَمَنْ أَدْعَى فِي الدِّفْوَفِ وَالشَّبَابِ (١٠٤) أَنَّهُمْ حَرَامٌ عَلَى بَعْضِ النَّاسِ دُونَ بَعْضٍ فَهُنَّ مُخَالِفُ النَّسْنَةِ ، وَالْإِجْمَاعِ ، وَأَئْمَةِ الدِّينِ ، وَهُوَ ضَالٌّ مِنَ الظَّلَالِ ، وَمَنْ تَمَّ مُحْرَمًا عَلَى مُثْلِ ذَلِكَ كَانَ فَاسِقًا .  
وَاللَّهُ أَعْلَمُ .

\* \* \*

### بِسْمِ اللَّهِ الرَّحْمَنِ الرَّحِيمِ

عَنْ أَقْوَامٍ يَرْقَبُونَ عَلَى الْغَنَاءِ بِالدَّفِ ، ثُمَّ يَسْجُدُ بَعْضُهُمْ لِبَعْضٍ عَلَى وَجْهِ التَّوَاضُعِ . هَلْ هَذَا سَنَةٌ ؟ أَوْ فَعْلُهُ الشَّيْوخُ الصَّالِحُونَ ؟

**الجواب :** لَا يَجُوزُ السُّجُودُ لِغَيْرِ اللَّهِ ، وَاتِّخَادُ الضَّرِبِ بِالدَّفِ وَالْغَنَاءِ وَالرَّقْصِ عِبَادَةٌ هُوَ مِنَ الْبَدْعِ الَّتِي لَمْ يَفْعُلُهَا سُلْفُ الْأَمَةِ ، وَلَا أَكَابِرُ شِيَوْخُهَا ، كَالْفَضِيلِ بْنِ عِيَاضٍ وَإِبْرَاهِيمَ بْنِ أَدْهَمَ ، وَأَبِي سَلِيمَانَ الدَّارَانِيِّ ، وَمَعْرُوفَ الْكَرْخِيِّ (١٠٥) ، وَالسَّرِّيِّ السَّقْطَنِيِّ ، وَغَيْرُهُؤُلَاءِ .

وَكَذَلِكَ أَكَابِرُ الشَّيْوخِ الْمُتَلَاحِرِينَ مِثْلُ : الشَّيْخِ عَبْدِ الْقَادِرِ ، وَالشَّيْخِ عَدِيِّ (١٠٦) ، وَالشَّيْخِ أَبِي مَدِينَ (١٠٧) ، وَالشَّيْخِ أَبِي الْبَيَانِ ، وَغَيْرُهُؤُلَاءِ ، فَإِنَّهُمْ لَمْ يَحْضُرُوا « السَّمَاعَ الْبَدْعِيَّ » ، بَلْ كَانُوا يَحْضُرُونَ « السَّمَاعَ الْشَّرْعِيَّ » « سَمَاعَ الْأَنْبِيَاءِ » ، وَأَتِبَاعِهِمْ ، كَسَمَاعِ الْقُرْآنِ .  
وَاللَّهُ أَعْلَمُ .

## سئل شيخ الإسلام :

عن رجل يحب السماع والرقص ، فأشار عليه رجل . فقال هذه الآيات :

فعلیهم من أجل ذلك سلام  
أنكروا رقصاً وقلوا حرام  
أعبد الله يا فقيه ، وصل  
والزم الشرع فالسماع حرام  
بل حرام عليك ، ثم حلال  
عند قوم أحوالهم لا تلام  
مثل قوم صفو وبيان لهم من  
جانب الطور جذوة وكلام  
فيما إذا قوبل السماع بلهو  
فرضام على الجميع حرام

فأجاب :

الحمد لله رب العالمين ، هذا الشعر يتضمن منكراً من القول وزوراً ، بل  
أوله يتضمن مخالفة الشريعة ، وأخره يفتح باب الزندقة والإلحاد ،  
والمخالفة للحقيقة الإلهية الدينية النبوية ، وذلك أن قول القائل :

مثل قوم صفو وبيان لهم من جانب الطور جذوة وكلام  
يتضمن تمثيل هؤلاء بموسى بن عمران ، الذي نودى من جانب الطور ..  
ولما رأى النار ( قال لأهله ) : امكثوا ، إنني آنسنت ناراً ، لعل آتتكم منها بخبر أو  
جذوة من النار لعلكم تصلون ( ١٠٨ ) .

وهذا قول طائفة من الناس ، يسلكون طريق الرياضة والتصفيه ،  
ويظنون أنهم بذلك يصلون إلى أن يخاطبهم الله ، كما خاطب موسى بن  
عمران ، وهؤلاء ثلاثة أصناف :

« صنف » يزعمون أنهم يخاطبون بأعظم مما خوطب به موسى بن  
عمران ، كما يقول ذلك من يقوله من أهل الوحدة والاتحاد ، القائلين بأن  
الوجود واحد ، كصاحب « الفصوص » ( ١٠٩ ) وأمثاله .

فإن هؤلاء يدعون أنهم أعلى من الأنبياء ، وأن الخطاب الذي يحصل لهم

من الله أعلى مما يحصل لإبراهيم وموسى وعيسى ومحمد - عليهم الصلاة والسلام - ونعلم أن هذا الكفر أعظم من كفر اليهود والنصارى ، الذين يفضلون الأنبياء على غيرهم ، لكن يؤمنون ببعض الأنبياء ، ويكررون ببعض ،

و « النوع الثاني » من يقول إن الله يكلمه مثل كلام موسى بن عمران ، كما يقول ذلك من ي قوله من المتكلفة والمتصوفة ، الذين يقولون : إن تكليم موسى فيض فاض على قلبه من العقل الفعال ، ويقولون : إن النبوة مكتسبة .

و « النوع الثالث » الذين يقولون : إن موسى أفضل ، لكن صاحب الرياضة قد يسمع الخطاب الذي سمعه موسى ، ولكن موسى مقصوداً بالتكليم دون هذا ، كما يوجد هذا في أخبار صاحب ( مشكاة الأنوار ) ( ١١٠ ) وكذلك سلك مسلكه صاحب « خلع النعلين » ( ١١١ ) وأمثالهما .

وأما قوله في أول الشعر لمن يخاطبه : « الزم الشرع يا فقيه وصل » ، يشعر بأنك أنت تبع الشرع ، وأما نحن فلنا إلى الله طريق غير الشرع ، ومن أدعى أن له طريقاً إلى الله يوصله إلى رضوان الله وكرامته وثوابه غير الشريعة التي بعث الله بها رسوله ، فإنه أيضاً كافر ، يستتاب ، فإن تاب ، وإن ضربت عنقه ، كطائفة اسقطوا التكليف وزعموا أن العبد يصل إلى الله بلا متابعة الرسل .

و « طائفة » يظنون أن الخواص من الأولياء يستغنون عن متابعة محمد - صل الله عليه وسلم - كما استغنى الخضر عن متابعة موسى ، وجهل هؤلاء أن موسى لم يكن مبعوثاً إلى الخضر ، ومحمد - صل الله عليه

وسلم - رسول إلى كل أحد ظاهراً وباطناً، مع أن قضية الخضر لم تختلف شريعة موسى ، بل وافقتها ، ولكن الأسباب المبيحة لل فعل لم يكن موسى علّمها ، فلما علمها تبيّن أن الأفعال تتوافق شريعته لا تخالفها.

\* \* \*

### وسنن شيخ الإسلام :

علامة الزمان ، تقى الدين أبو العباس أحمد بن عبد الحليم بن عبد السلام بن عبد الله بن أبي القاسم بن تيمية الحراني - رحمة الله عنه - . عن « جماعة » يجتمعون على قصد الكبائر : من القتل ، وقطع الطريق ، والسرقة وشرب الخمر ، وغير ذلك . ثم إن شيئاً من المشائخ المعروفين بالخير واتباع السنة قصد منع المذكورين من ذلك ، فلم يمكنه إلا أن يقيم لهم سماعاً يجتمعون فيه بهذه النية ، وهو بذاته بلا ملاصل ، وعذاب المغنى بشعراً مباحاً بغير شبهة ، فلما فعل هذا قاتب منهم جماعة ، وأصبح من لا يصلح ويسرق ولا يذكر يتوروع عن الشبهات ، ويؤدي المفروضات ، ويختبئ المحرمات ، فهل يباح فعل هذا السماع لهذا الشيخ على هذا الوجه ، لما يترتب عليه من المصالح ؟ . مع أنه لا يمكنه دعوتهم إلا بهذا ؟ .

فأجاب: الحمد لله رب العالمين .

أصل جواب هذه المسألة وما أشبهها : أن يعلم أن الله بعث محمداً صل الله عليه وسلم - بالهدى ، ودين الحق ، ليظهره على الدين كله ، وكفى باشة شهيداً . وأنه أكمل له ولادته الدين ، كما قال تعالى : ( الْيَوْمَ أَكْمَلْتُ لَكُمْ دِينَكُمْ ، وَأَتَمَّتْ عَلَيْكُمْ نِعْمَتِي ، وَرَضِيَتْ لَكُمُ الْإِسْلَامُ دِينًا ) (١١٢) . وأنه بَشَّرَ بالسعادة لمن أطاعه والشقاوة لمن عصاه . فقال تعالى : ( وَمَن يطع

الله والرسول أولئك مع الذين أنعم الله عليهم من النبيين والصديقين والشهداء والصالحين وحسن أولئك رفيقا ) (١١٣) . وقال تعالى : ( ومن يعص الله ورسوله فإن له نار جهنم خالدين فيها أبدا ) (١١٤).

وأمر الخلق أن يردوا ما تنازعوا فيه من دينهم إلى ما بعثه به ، كما قال تعالى : ( يأيها الذين آمنوا أطيعوا الله وأطيعوا الرسول وأولى الأمر منكم . فإن تنازعتم في شيء فردوه إلى الله والرسول إن كنتم تؤمنون بالله واليوم الآخر ذلك خير وأحسن تأويلا ) (١١٥) وأخبر أنه يدعوا إلى الله وإلى صراطه المستقيم ، كما قال تعالى : ( قل هذه سبيل أدعوا إلى الله على بصيرة أنا ومن اتبعني ) (١١٦) . وقال تعالى : ( وإنك لتهدى إلى صراط مستقيم . صراط الله الذي له ما في السموات وما في الأرض . إلا إلى الله تصرير الأمور ) (١١٧) .

وأخبر أنه يأمر بالمعروف ، وينهى عن المذكر ، ويحل الطيبات ، ويحرم الكبائر . كما قال تعالى : ( ورحمني وسعت كل شيء فسأكتبها للذين يتقوون ويؤتون الزكاة والذين هم بآياتنا يؤمنون . الذين يتبعون الرسول النبي الأمي الذي يجدونه مكتوباً عندهم في التوراة والإنجيل يأمرهم بالمعروف وينهياهم عن المذكر . ويحل لهم الطيبات ويحرم عليهم الكبائر . ويضع عنهم إصرهم . والأخلال التي كانت عليهم . فالذين آمنوا به وعزروه ونصروه واتبعوا النور الذي أنزل معه أولئك هم المفلحون ) (١١٨) .

وقد أمر الله الرسول - صلى الله عليه وسلم - بكل معروف ونهى عن كل مذكر . وأحل كل طيب . وحرم كل خبيث . وثبت عنه - صلى الله عليه وسلم ، في الصحيح أنه قال : « ما بعث الله نبياً إلا كان حقاً عليه أن يدخل أمته على خير ما يعلمه لهم ، وينهياهم عن شر ما يعلمه لهم » . وثبت عن العرباض

ابن سارية قال : « وعظنا رسول الله - صلى الله عليه وسلم - موعظة وجلت منها القلوب ، وذرفت منها العيون قال : فقلنا : يا رسول الله ! كأن هذه موعظة مودع ، فإذا تعهدت إلينا ، فقال : أوصيكم بالسمع والطاعة ، فإذه من يعش منكم بعدي فسيرى اختلافاً كبيراً . فعليكم بسنتي وسنة الخلفاء الراشدين المهديين من بعدي ، تمسكوا بها وعضوا عليها بالنواجد ، وإنماكم ومحدثات الأمور ، فإن كل بدعة ضلاله » وثبتت عنه - صلى الله عليه وسلم ، أنه قال : « ما تركت من شيء يبعدكم عن النار إلا وقد حدثكم به » . و قال : « تركتكم على البيضاء ليلاها كنها را لا يزيغ عنها بعدي إلا هالك » .

وشهوده هذا « الأصل العظيم الجامع » ، من الكتاب والسنّة كثيرة ، وترجم عليه أهل العلم في الكتب ، (كتاب الاعتصام بالكتاب والسنّة) كما ترجم عليه البخاري والبيغوي (١١٩) وغيرهما . فمن اعتمد بالكتاب والسنّة كان من أولياء الله المتقين ، وحزبه المفلحين ، وجنته الغالبين ، وكأن السلف - كمالك وغيره - يقولون : السنّة كسفينة نوح ، من ركبها نجا ، ومن تخلف منها غرق ، وقال الزهرى (١٢٠) : كان من ماضى من علمائنا يقولون : الاعتصام بالسنّة نجاة .

إذا عرف هذا فمعلوم أن ما يهدى الله به الضالين ويرشد به الغاوين ويتبّع به على العاصين ، لابد أن يكون فيما يبعث الله به رسوله من الكتاب والسنّة . وإلا فإنه لو كان ما بعث الله به الرسول - صلى الله عليه وسلم - لا يكفى في ذلك ، لكان دين الرسول ناقصاً ، محتاجاً تتمة ، وينبغى أن يعلم أن الأعمال الصالحة أمر الله بها أمر إيجاب أو استحباب . والأعمال الفاسدة نهى الله عنها .

والعمل إذا اشتمل على مصلحة ومفيدة ، فإن الشارع حكيم ، فإن غلبت مصلحته على مفسدته شرعه ، وإن غلبت مفسدته على مصلحته لم يشرعه ، بل نهى عنه ، كما قال تعالى : ( كتب عليكم القتال وهو كره لكم ؛ وعسى أن تكرهوا شيئاً وهو خير لكم ، وعسى أن تحبوا شيئاً وهو شر لكم ، والله يَعْلَمُ وأنتم لا تعلمون ) (١٢١) و قال تعالى : ( يسألونك عن الخمر والمسر ، قل : فيهما إثم كبير ومنافق للناس وَإِشْمَهُمَا أَكْبَرُ مِنْ نفعهما ) (١٢٢) ولهذا حرمهما الله تعالى بعد ذلك .

وهكذا ما يراه الناس من الأعمال مقرّباً إلى الله ، ولم يشرعه الله ورسوله ، فإنه لابد أن يكون ضرره أعظم من نفعه . وإنما فلوكان نفعه أعظم غالباً على ضرره لم يهمله الشارع ، فإنه - صلى الله عليه وسلم - حكيم ، لا يهمل مصالح الدين ، ولا يفوت المؤمنين ما يقربهم إلى رب العالمين .

إذا تبين هذا فنقول للسائل : إن الشيخ المذكور قصد أن يتوب المجتمعين على الكبائر ، فلم يمكنه ذلك إلا بما ذكره من الطريق البدعى . يدل أن الشيخ جاهل بالطرق الشرعية التي بها تتوب العصاة ، أو عاجز عنها ، فإن الرسول - صلى الله عليه وسلم - والصحابة والتابعين كانوا يدعون من هو شر من هؤلاء من أهل الكفر والفسق والعصيان بالطرق الشرعية ، التي أغناهم الله بها عن الطرق البدعية .

فلا يجوز أن يقال : أنه ليس في الطريق الشرعية التي يبعث الله بها تبيه ما يتوب به العصاة ، فإنه قد علم بالاضطرار والنقل المتواتر أنه قد تاب من الكفر والفسق والعصيان من لا يخصيه إلا الله تعالى من الأمم بالطرق الشرعية ، التي ليس فيها ما ذكر من الاجتماع البدعى ، بل السابقون

الأولون من المهاجرين والأنصار ، والذين اتبعوهم بإحسان - وهم خير أولياء الله المتقين ، من هذه الأمة .. تابوا إلى الله تعالى بالطرق الشرعية ، لا بهذه الطرق البدعية ، وأمصار المسلمين ، وقراهم قديماً وحديثاً مملوقة ممن تاب إلى الله واتقاه ، وفعل ما يحبه الله ويرضاه بالطرق الشرعية ، لا بهذه الطرق البدعية .

فلا يمكن أن يقال : إن العصاة لا تمكن توبتهم إلا بهذه الطرق البدعية ، بل قد يقال : إن في الشيوخ من يكون جاهلاً بالطرق الشرعية ، عاجزاً عنها ، ليس عنده علم بالكتاب والسنّة ، وما يخاطب به الناس ويسمعهم إياه ، مما يتوب الله به عليهم ، ففيعدل هذا الشيوخ عن الطرق الشرعية إلى الطرق البدعية ، إما مع حسن القصد ، إن كان له دين ، وإما أن يكون غرضه الترأس عليهم ، وأخذ أموالهم بالباطل ، كما قال تعالى : (يأيها الذين آمنوا إن كثيراً من الأحبار والرہبان ليأكلون أموال الناس بالباطل ويصدون عن سبيل الله ) (١٢٢) فلا يعدل أحد عن الطرق الشرعية إلى البدعية إلا لجهل ، أو عجز ، أو غرض فاسد ، وإنما فمن المعلوم أن سماع القرآن هو سماع النبيين والعارفين والمؤمنين . قال تعالى في النبيين : ( أولئك الذين أنعم الله عليهم من النبيين من ذرية آدم وممن حملنا مع نوح ، ومن ذرية إبراهيم وإسرائيل ، ومن هدينا واجتبينا ، إذا قتل عليهم آيات الرحمن خروا سجداً وبكيا ) (١٢٣) وقال تعالى في أهل المعرفة : ( وإنما سمعوا ما أنزل إلى الرسول ترى أعيينهم تفيض من الدمع ، مما عرفوا من الحق ) (١٢٤) . وقال تعالى في حق أهل العلم : ( إن الذين أوتوا العلم من قبليه إذا يتعلّى عليهم يخرون للأذقان سجداً . ويقولون : سبحان ربنا إن كان وحد ربنا لفعلاً . ويخررون للأذقان يبكون ويزيدهم خشوعاً ) (١٢٥) . وقال في المؤمنين : ( إنما

المؤمنون الذين إذا ذكر الله وجلت قلوبهم وإذا تلقيت عليهم آياته زادتهم إيماناً وعلى ربهم يتوكلون . الذين يقيمون الصلاة ومما رزقناهم ينفقون . أولئك هم المؤمنون . حقا ) ١٢٧ ( . وقال تعالى : ( الله نزل أحسن الحديث كتاباً متشابهاً مثاني تقدّس ونور منه جلود الذين يخشون ربهم . ثم تلقين جلودهم . وقلوبهم إلى ذكر الله . ذلك هدى الله ) ) ١٢٨ ( .

وبهذا السماع هدى الله العباد . وأصلح لهم أمر المعاش والمعاد ، وبه بعث الرسول - صل الله عليه وسلم - وبه أمر المهاجرين والأنصار ، والذين اتبعوه بمحاسن . وعليه كان يجتمع السلف .

وقول السائل وغيره : هل هو حلال ؟ أو حرام ؟ لفظ مجمل فيه تلبيس ، يشتبه الحكم فيه ، حتى لا يحسن كثير من المفتين تحرير الجواب فيه ، وذلك أن الكلام في السماع وغيره من الأفعال على ضربين :

أحدهما : أنه هل هو محرم ؟ أو غير محرم ؟ . بل يفعل كما يفعل سائر الأفعال التي تلتصق بها النفوس . وإن كان فيها نوع من اللهو واللعبة كسماع الأعراس ، وغيرها ، مما يفعله الناس لقصد اللذة واللهو ، لا لقصد العبادة والتقرب إلى الله .

النوع الثاني : أن يفعل على وجه الديانته ، والعبادة ، وصلاح القلوب وتجريد حب العباد لربهم ، وتنزكية نفوسهم ، وتطهير قلوبهم ، وأن تحرك من القلوب الخشية ، والإذابة ، والحب ، ورقة القلوب ، وغير ذلك مما هو من جنس العبادات والطاعات ، لا من جنس اللعب والملهيات .

فيجب الفرق بين سماع المقربين ، وسماع المتابعين ، وبين السماع الذي يفعله الناس في الأعراس ، والأفراح ، ونحو ذلك من العادات ، وبين السماع الذي يفعل لصلاح القلوب ، والتقرب إلى رب السموات ، فإن هذا يسأل عنه :

هل هو قربة وطاعة ؟ وهل هو طريق إلى الله ؟ وهل لهم بد من أن يفعلوه لما فيه من رقة قلوبهم ، وتحريك وجدهم لمحبوبهم ، وتنزكية نفوسهم ، وإن الله القسوة عن قلوبهم ، ونحو ذلك من المقاصد التي تقصد بالسماع ؟ ، كما أن النصارى يفعلون مثل هذا السماع في كنائسهم على وجه العبادة والطاعة ، لا على وجه اللهو واللعب .

إذا عرف هذا فحقيقة السؤال : هل يباح للشيخ أن يجعل هذه الأمور التي هي : إما محرمة ؟ أو مكرورة ؟ أو مباحة ؟ قربة وعبادة وطاعة ، وطريقة إلى الله يدعو بها إلى الله ، ويغوب به العاصين ، ويرشد به الغاوين ، ويهدى به الضالين ؟ .

ومن المعلوم أن الدين له « أصلان » فلا دين إلا ما شرع الله ، ولا حرام إلا ما حرم الله . والله تعالى عاب على المشركين أنهم حرموا مالهم يحرمه الله ، وشرعوا دينًا لم يأذن به الله .

ولو سئل العالم عنمن يعدو بين جبلين : هل يباح له ذلك ؟ . قال : نعم ، فإذا قيل : إنه على وجه العبادة كما يسعى بين الصفا والمروة ، قال : إن فعله على هذا الوجه حرام منكر ، يستتاب قاعده ، فإن تاب وإلا قتل .

ولو سئل : عن كشف الرأس ، وليس الإزار والرداء ، أفتى بأن هذا جائز ، فإذا قيل : إنه يفعله على وجه الإحرام ، كما يحرم الحاج قال : إن هذا حرام منكر .

ولو سئل : عنمن يقوم في الشمس . قال : هذا جائز . فإذا قيل : إنه يفعله على وجه العبادة . قال : هذا منكر . كما روى البخاري عن ابن عباس - رضى الله عنهم - « أن رسول الله - صلى الله عليه وسلم - رأى رجلاً قائمًا في الشمس . فقال : من هذا ؟ . قلوا : هذا أبو إسرائيل يريد أن يقوم في

الشمس ، ولا يقعد ، ولا يستظل ، ولا يتكلم . فقال النبي - صلى الله عليه وسلم - مروه فليتكلم ، ولم يجلس ، ولم يستظل ، ولبيتم صومه « فهذا لو فعله لراحة ، أو غرض مباح لم ينه عنه : لكن لما فعله على وجه العبادة نهى عنه . وكذلك لو دخل الرجل إلى بيته من خلف البيت ، لم يحرم عليه ذلك ، ولكن إذا فعل ذلك على أنه عبادة ، كما كانوا يفعلون في الجاهلية : كان أحدهم إذا أحرم لم يدخل تحت سقف . فنهوا عن ذلك ، كما قال تعالى : (وليس البر بـأَن تأتوا البيوت من ظهورها ، ولكن البر من اتقى ، واتوا البيوت من أبوابها ) (١٣٩) فبين سياقته أن هذا ليس بـبر ، وإن لم يكن حراما . فمن فعله على وجه البر والتقرب إلى الله كان عاصيا ، مذموما ، مبتداعا ، والبدعة أحب إلى إبليس من المعصية ، لأن العاصي يعلم أنه عاص فيتوب ، والمبتدع يحسب أن الذي يفعله طاعة فلا يتوب .

ولهذا من حضر السماع للعب واللهو ، لا يعده من صالح عمله ، ولا يرجو به الثواب ، وأما من فعله على أنه طريق إلى الله تعالى فإنه يتذبذب ديننا ، فإذا سُهِي عنه كان كمن سُهِي عن دينه ، ورأى أنه قد انقطع عن الله ، وحرم نصيبيه من الله تعالى إذا تركه . فهؤلاء ضلال باتفاق علماء المسلمين ولا يقول أحد من أئمة المسلمين : إن اتخاذ هذا ديننا وطريقا إلى الله تعالى أمر لـإجماع المسلمين ، ومن نظر إلى ظاهر العمل وتكلم عليه ، ولم ينظر إلى فعل العامل وناته كان جاهلا متكلما في الدين بلا علم .

فالسؤال عن مثل هذا أن يقال : هل ما يفعله هؤلاء طريق وقربة وطاعة الله تعالى يحبها الله ورسوله أم لا ؟ . وهل يتذبذبون على ذلك أم لا ؟ وإذا لم يكن هذا قربة وطاعة وعبادة الله ، ففعلوه على أنه قربة . وطاعة وعبادة وطريق إلى الله تعالى . هل يحمل لهم هذا الاعتقاد ؟ . وهذا العمل على هذا الوجه ؟

وإذا كان السؤال على هذا الوجه لم يكن للعالم المتبوع للرسول - صلى الله عليه وسلم - أن يقول : إن هذا من **القرب** والطاعات ، وأنه من أنواع العبادات ، وأنه من سبيل الله تعالى وطريقه الذي يدعو به مؤلاء إليه ، ولا أنه مما أمر الله تعالى به عبادة : لا أمر إيجاب ، ولا أمر استحباب ، وما لم يكن من الواجبات والمستحبات فليس هو ممودا ، ولا حسنة ، ولا طاعة ، ولا عبادة ، باتفاق المسلمين .

فمن فعل ما ليس بواجب ، ولا مستحب على أنه من جنس الواجب أو المستحب فهو ضال مبتدع ، وفعله على هذا الوجه حرام بلا ريب ، لاسيما كثير من هؤلاء الذين يتخذون هذا السماع المحدث طريقة يقدموه على سماع القرآن وجذباً وذوقاً ، وربما قدموه عليه اعتقاداً ، فتجدهم يسمعون القرآن بقلوب لاهية ، وألسن لاغية ، وحركات مضطربة ، وأصوات لا تقبل عليه قلوبهم ، ولا ترتاح إليه نفوسهم ، فإذا سمعوا « المكاء » و « التصدية » أنسفت القلوب ، واتصل المحب بالمحبوب (١٢٠) . وخشت الأصوات ، وسكنت الحركات ، فلا سعلة ، ولا عطاس ، ولا لفط ، ولا صياح ، وإن قرأوا شيئاً من القرآن ، أو سمعوه كان على وجهه التكلف والسخرة ، كما لا يسمع الإنسان ما لا حاجة له به ولا فائدة له فيه ، حتى إذا ما سمعوا مزمار الشيطان أحبوه ذلك ، وأقبلوا عليه ، وعكفت أرواحهم عليه .

فهؤلاء هند الشيطان ، وأعداء الرحمن ، وهم يظنون أنهم من أولياء الله المتقين . وحالهم ، أشبه بحال أعداء الله المذفون ، فلن المؤمن يحب ما أحبه الله تعالى ، ويبغض ما أبغض الله تعالى ، ويتوالى أولياء الله ، ويعادي أعداء الله ، وهؤلاء يحبون ما يبغض الله ، ويبغضون ما أحب الله ، ويتوالون أعداء الله ، ويعادون أولياءه ، ولهذا يحصل لهم تنزلات شيطانية بحسب ما فعلوه من

مزامير الشيطان ، وكلما بعدوا عن الله ورسوله وطريق المؤمنين قربوا من أعداء الله ورسوله وجند الشيطان .

فيهم من يطير في الهواء والشيطان طائر به ، ومنهم من يصرع الحاضرين وشياطينه تصرعهم ، وفيهم من يحضر طعاما ، وإداما ويملا الإبريق من الهواء والشياطين فعلت ذلك . فيحسب الجاهلون أن هذه من كرامات أولياء الله المتquin ، وإنما هي من جنس أحوال الكهنة والسحرة وأمثالهم من الشياطين ومن يميز بين الأحوال الرحمانية والنفاسانية والشيطانية لا يشتبه عليه الحق بالباطل .

## سُلْطَنُ شِيخِ الْإِسْلَامِ

عنمن يقول : إن بعض المشائخ إذا أقام السماع يحضره رجال الغيب ، وينشق السقف والجيطان ، وتنزل الملائكة ترقص معهم ، أو عليهم . وفيهم من يعتقد أن النبي - صلى الله عليه وسلم - يحضر معهم . فماذا يجب على من يعتقد هذا الاعتقاد ؟ وما هي صفة رجال الغيب ؟ .

فأجاب : وأما من زعم : أن الملائكة أو الأنبياء تحضر « سماع المكاء والتصدية » محبة ورغبة فيه فهو كاذب مفتر ، بل إنما تحضره الشياطين ، وهي التي تنزل عليهم ، وتنفح فيهم ، كما روى الطبراني وغيره عن ابن عباس مرفوعا إلى النبي - صلى الله عليه وسلم - : « إن الشيطان قال : يارب اجعل لي بيتك . قال : بيتك الحمام . قال : اجعل لي قرآننا . قال : قرآنك الشعر . قال : يارب اجعل لي مؤذنا . قال : مؤذنك المزمار » وقد قال الله تعالى في كتابه

**مخاطباً الشيطان :** ( واستففر من استطعت منهم بصوتك ) (١٢١) ، وقد قسر ذلك طائفة من السلف بصوت الغناء ، وهو شامل له ولغيره من الأصوات المستفرة لأصحابها عن سبيل الله . وروى عن النبي - صل الله عليه وسلم ، أنه قال : « إنما نهيت عن صوتين أحمقين فاجرين : صوت لهو ، ولعب ، ومزامير الشيطان ، وصوت لطم خدوه أو شق جيوب ودعاء بدعوى الجاهلية » (١٢٢) كقولهم : والهفاه واكباداه وانصيراه ! .

وقد كشف جماعات من أهل المكافحة بحضور الشياطين في مجتمع السماع الجاهلي : ذات المكاء ، والتصدية . وكيف يكر الشيطان عليهم حتى يتواجدوا الوجد الشيطاني ، حتى إن بعضهم صار يرقص فوق رؤوس الحاضرين ، ورأى بعض المشائخ المكافحين أن شيطانه قد احتمله حتى رقص به ، فلما صرخ بشيطانه هرب ، وسقط ذلك الرجل .

وهذه الأمور لها أسرار ، وحقائق لا يشهد لها إلا أهل البصائر الإيمانية والمشاهد الإيمانية ، ولكن من اتبع ما جاءت به الشريعة ، وأعرض عن سبيل المبتدةع ، فقد حصل له الهدى ، وخير الدنيا والآخرة ، وإن لم يعرف حقائق الأمور بمنزلة من سلك السبيل إلى مكة خلف الدليل الهادى ، فإنه يصل إلى مقصوده ، ويجد الرزاد والماء في موامته ، وإن لم يعرف كيف يصل ذلك وسبيه ، ومن سلك خلف غير الدليل الهادى : كان ضالاً عن الطريق . فاما أن يهلك وإنما أن يشقى مدة ثم يعود إلى الطريق .

و « الدليل الهادى » هو الرسول الذى بعثه الله إلى الناس يشيراً ونذيراً وداعياً إلى الله بإنذنه وسراجاً منيراً وهادياً إلى صراط مستقيم ، صراط الله الذى له ما في السموات وما في الأرض .

وأثار الشيطان تظاهر في أهل السماع الجاهلي : مثل الإزباد ، والإرغاء ، والصراخات المذكورة ، ونحو ذلك مما يضارع أهل الصراع الذين يصر عليهم الشيطان . ولذلك يجدون في نفوسهم من ثوران مراد الشيطان بحسب الصوت : إما وَجْدَنْ في الهوى المذموم ، وإما غضب ومدوان على من هو مظلوم ، وإما لطم وشق ثياب وصياح كصياح المهزون المحروم ، إلى غير ذلك من الآثار الشيطانية التي تعتري أهل الاجتماع على شرب الخمر إذا سكرروا بها . فإن السكر بالأصوات المطربة قد يصير من جنس السكر بالأشربة المطربة ، فيتصدهم عن ذكر الله وعن الصلاة ، ويمنع قلوبهم حلاوة القرآن ، وفهم معانيه ، واتباعه فيتصدرون مصارعين للذين يشترون لهو الحديث ليحصلوا عن سبيل الله ويوقع بينهم العداوة والبغضاء حتى يقتل بعضهم بعضاً بأيديه الفاسدة الشيطانية ، كما يقتل العائن<sup>(١٢٢)</sup> من أصايه بعينه .

ولهذا قال من قال من العلماء : إن هؤلاء يجب عليهم القوْد والدية والقصاص ، إذا عرف أنهم قتلوا بالأحوال الشيطانية الفاسدة ، لأنهم ظالمون ، وهم يغتبطون بما ينفذونه من مراداتهم المحرمة ، كما يغتبط الظلمة المسلطون . أ. هـ .

\* \* \*

## الهوامش

(١) نسخة : المتقدمين ، بدل المتفقين ، والتأخرین ، بدل المتابعين .

(٢) مريم : ٥٨ .

(٣) الأنفال : ٢ .

(٤) الأسراء : ١٠٧ - ١٠٩ .

(٥) المائدۃ : ٨٢ .

(٦) الأعراف : ٢٠٤ .

(٧) الزمر : ١٧ - ١٨ .

(٨) المؤمنون : ٦٨ .

(٩) محمد : ٢٤ .

(١٠) ص : ٢٩ .

(١١) لقمان : ٧ .

(١٢) فصلت : ٢٦ .

(١٣) الفرقان : ٢٠ - ٢١ .

(١٤) المدثر : ٤٩ - ٥١ .

(١٥) فصلت : ٥ .

(١٦) الأسراء : ٤٥ - ٤٦ .

(١٧) النساء : ٤١ .

(١٨) آل عمران : ١٦٤ .

(١٩) التمل : ٩٢ - ٩١ .

(٢٠) الأعراف : ٣٥ .

(٢١) الأنعام : ١٢٠ .

(٢٢) طه : ١٢٢ - ١٢٦ .

(٢٣) الزخرف : ٧١ .

(٢٤) الأنبياء : ٥٠ .

(٢٥) الحجر : ٦ .

(٢٦) الأعراف : ٦٩ .

(٢٧) الزخرف : ٤٤ .

(٢٨) الأنبياء : ٢ .

(٢٩) يس : ٦٩ .

(٣٠) ص : ٨٧ .

(٣١) الأنفال : ٣٥ .

(٢٢) محمد بن ظاهر بن علي أحمد المقدسي الشيباني (٤٤٨ - ٥٠٧ هـ - ١٠٥٦ - ١١١٢ م) من حفاظة الحديث، والرحلة المؤرخين. كان ظاهري المذهب في الفقه، وله آثار عديدة في الحديث وعلوته.

(٢٤) عمر بن محمد بن عبد الله بن عمومية، أبو حفص شهاب الدين (٥٢٩ - ٦٢٢ هـ - ١١٤٥ - ١٢٢٤ م)، فقيه شافعى، ومقسر، وواعظ، ومن كبار الصوفية، ترك آثاراً في التفسير والتصوف.

(٢٥) المقابلة، في هذا الحديث، بين التصفيق وبين التسبیح تقطع بأن المقام هو مقام الصلاة، فالنساء يتبعن الإمام على خطأ القراءة في الصلاة بالتصفيق، والرجال يتبعونه بالتسبيح، فالأستشهاد به هنا، خارج عن إطار التورود والمراد.

(٢٦) يزيد بن هارون بن زادان بن ثابت، أبو خالد (١١٨ - ٢٠٦ هـ - ٧٢٦ - ٨٢١ م) من ثقات حفاظ الحديث.

(٢٧) أحمد بن محمد بن حنبل، أبو عبد الله (١٦٤ - ٢٤١ هـ - ٧٨٠ - ٨٥٥ م) أحد الأئمة الاربعة، وإمام أهل الحديث.

(٢٨) إبراهيم بن آدهم بن منصور، أبو إسحاق (١٦١ هـ - ٧٧٨ م) من مشاهير الزهاد، والفقهاء.

(٢٩) الفضيل بن عياض بن مسعود التميمي، أبو علي (١٠٥ - ١٨٧ هـ - ٧٢٢ - ٣٨٠ م) من كبار العباد الصالحة، ثقة في الحديث، كان شيخاً للحرم المكي. وهو من أساتذة الإمام الشافعى.

(٤٠) معروف بن فيروز الكرخي، أبو محفوظ (٢٠٠ هـ - ٨١٥ م) أحد كبار الزهاد والتصوفة.

(٤١) عبد الرحمن بن أحمد بن عطية العنسي المذحجى، أبو سليمان (٢١٥ هـ -

٤٣) من كبار المتصوفة والزهاد .

(٤٤) أبو الحسين أحمد بن أبي الحواري ( ٢٢٠ هـ - ٨٤٥ م ) من كبار المتصوفة والزهاد .

(٤٥) عبد القادر بن موسى بن عبد الله بن جنكي دوست الحسني ، أبو محمد ، محب الدين الجيلاني ، أو الكيلاني ( ٤٧١ - ٥٦١ هـ - ١٠٧٨ - ١١٦٦ م ) من كبار الزهاد والمتصوفة ، ومؤسس الطريقة القادرية .

(٤٦) أبو البيان ثابن محمد بن محفوظ القرشي - ويعرف أيضاً بابن الحواري ( ٥٥١ هـ - ١١٥٦ م ) متصوف وزاهد ، وفقيه شافعى ، وهو شيخ الطريقة البشائية الصوفية .

(٤٧) أحمد بن يحيى بن إسحاق ، أبو الحسين الرواوندى ( ٢٩٨ هـ - ٩١٠ م ) أحد فلاسفة المجاهرين بالالحاد ، من كتبه ( فضيحة المعتزلة ) الذى رد عليه الجاحظ بكتابه ( فضيحة المعتزلة ) .

(٤٨) محمد بن محمد بن طرخان ، أبو نصر ( ٢٦٠ - ٣٣٩ هـ - ٨٧٤ - ٩٥٠ م ) من أكابر فلاسفة المسلمين .. والمعروف بالعلم الثانى .

(٤٩) الحسين بن عبد الله بن سينا ، أبو علي ( ٣٧٠ - ٤٢٨ هـ - ٩٨٠ - ١٠٣٧ م ) من أشهر فلاسفة المسلمين ، والملقب بالشيخ الرئيس .

(٥٠) محمد بن الحسين بن محمد بن موسى الأزدي السلمى النيسابورى ، أبو عبد الرحمن ( ٣٢٥ - ٤١٢ هـ - ٩٣٥ - ١٠٢١ م ) من كبار المتصوفة . وله في التصوف آثار كثيرة .

(٥١) هو سيف الدولة الحمدانى ، علي بن عبد الله بن حمدان ، أبو الحسن ( ٣٠٣ - ٣٥٦ هـ - ٩١٥ - ٩٦٧ م ) من أشهر أمراء الدولة الحمدانية .

(٥٢) ( ٣٨٤ - ٣٢٢ ق.م ) فيلسوف اليونان الاشهر ، والمعروف بالعلم الأول .

(٥١) (٤١٢ - ٤٨٥ م) فيلسوف أفلاطوني محدث ، درس في الاسكندرية ، وسار رئيساً للأكاديمية الأفلاطونية يائينا .

(٥٢) من فلاسفة اليونان في القرن الثاني ، وهو من أهم شرائح أرسطو .

(٥٣) هو الاسكندر الأكبر (٣٥٦ - ٣٢٤ ق.م) صاحب الفتوحات الشهيرة في الشرق .

(٥٤) فرقه مرجئة ، وجبرية ، تنسب إلى زعيمها الجهم بن صفوان السمرقندى ، أبو محرز (١٢٨ هـ - ٧٤٥ م) .

(٥٥) من الشيعة الإمامية ، افترقوا عن الإثني عشرية بقولهم إن الإمام بعد جعفر الصادق هو ابنه إسماعيل ، وليس موسى الكاظم . وهم يتميزون بالإغراء في الباطنية والتآثيرات اليونانية .

(٥٦) فرع من الشيعة الإمامية ، يقولون : إن الإمام بعد جعفر بن محمد هو محمد ابن إسماعيل .

(٥٧) هم من الشيعة الإمامية - كوتوا جماعة سرية - باطنية - بالبصرة في القرن الرابع الهجرى . وفكرهم خليط من الباطنية الفنوصية والفلسفة اليونانية والإسلام . وواضح ، هنا ، تركيز ابن تيمية الهجوم على الباطنية بفصائلها المختلفة .

(٥٨) المائدة : ١٤ . (٥٩) الأنعام : ١٥٣ . (٦٠) التوبه : ١٠٠ .

(٦١) قد سبق في تصوّص هذا « الملحق » - نقد ابن حزم لسند هذا الحديث .

(٦٢) طاهر بن عبد الله بن طاهر الطبرى ، أبو الطيب (٤٤٨ - ٩٦٠ هـ - ١٠٥٨ م) قاض ، وفقير شافعى .

(٦٣) إبراهيم بن علی بن يوسف الشيرازى ، أبو إسحاق (٤٧٦ - ٣٩٢ هـ - ١٠٠٣ - ١٠٨٢ م) من نوابغ علماء الشريعة والإفتاء والمناظرة في عصره .

(٦٤) زكريا بن يحيى بن عبد الرحمن بن محمد بن عدى النبوي البحري الساجي ، أبو يحيى (٢٢٠ - ٢٠٧ هـ - ٩٢٠ م) من المحدثين والحافظين الثقات ومن آثاره (علل الحديث) و (اختلاف الفقهاء) .

(٦٥) في الأصل ، « الشعيري » وهو خطأ - وأبو القاسم الشعيري هو عبد الكريم بن هوازن (٢٧٦ - ٤٦٥ هـ - ٩٨٦ م) عالم زاهد ، له آثار في التفسير والتصوف ، الشهير منها (رسالة الشعيرية) .

(٦٦) أى (رسالة الشعيرية) ..

(٦٧) الشورى : ٢١ .

(٦٨) الأعراف : ٢٢ - ٢٣ .

(٦٩) الأعراف : ٢٢ .

(٧٠) مريم : ٥٨ .

(٧١) الأسراء : ١٠٧ - ١٠٩ .

(٧٢) الأعراف : ٤ - ٦ .

(٧٣) الأحقاف : ٢٩ .

(٧٤) الزمر : ٢٢ .

(٧٥) فصلت : ٢٦ .

(٧٦) الزلزال : ٧ .

(٧٧) الفرقان : ٧٣ .

(٧٨) المدثر : ٤٩ .

(٧٩) الكهف : ٥٧ .

(٨٠) لقمان : ٧ .

(٨١) الأعراف : ٢٢ - ٢٣ .

(٨٢) الانشقاق : ٢ .

(٨٣) الحديق : ١٦ .

(٨٤) البقرة : ٧٤ .

(٨٥) يقف ابن تيمية هنا بالحكم عند « الكراهة » ، لا « التحريم » ، والعلة عنده أنه محدث ، لكن ، ما البأس في الحديث ، إذا لم يكن الإحداث في « العبادات الدينية » ، في رأينا أنه لا يأس ، حتى يمتنع ابن تيمية ، الذي سبق وتحديث عنه .

(٨٦) قياس ابن تيمية هذا - لما في السماع من منفعة وضرر ، على الخمر والمسكر ، وفيهما

منافع وإثم - هذا القياس فيه نظر .. فالخمر والميسر حرام وإثم ، فيهما منافع ، أما المساع فهو مباح ، قد يعرض له ما يجعله مكروراً أو حراماً .. فالاصل فيه الحل والإباحة ، بينما الأصل في الخمر والميسر الحرمة ، لأنهما من الفواحش وكبائر الآثام ..

(٩٠) واضح أن هذا هو السماع « العبادة - البدعة » .. وليس اللهو الذي رخص فيه رفعاً للخرج عن الناس ..

(٩١) المائدة : ٢ ..

(٩٢) سهل بن عبد الله بن يونس التستري ، أبو محمد ( ٢٠٠ - ٢٨٣ هـ - ٨٩٦ م ) أحد أئمة الصوفية وعلمائهم ، له آثار في التصوف والتفسير ..

(٩٣) هذا إذا كان الأمر شرعاً وديناً ، أي لا بد له من شاهد في الكتاب أو السنة ، أما ما ليس شرعاً وديناً فيكفي فيه أن يكون على أصل الإباحة ..

(٩٤) الأنفال : ٣٥ . (٩٥) لقمان : ١٩ . (٩٦) الفرقان : ٦٢ .

(٩٧) ليس هناك من يقول إن الرقص مأمور به شرعاً ، من الله ورسوله .. ثم إن الاستشهاد بالأية التي تأمر بالسکينة والوقار في المشي ، هو استشهاد في غير موضعه ، فالرقص شيء ، والحديث عن المشي شيء آخر .. ثم ، هل الحديث في الرقص هو حديث عن « عبادة » ، حتى يقال : « إنها الركوع والمسجود » !؟

(٩٨) هود : ٧ . (٩٩) الحديد : ٢٧ .

(١٠٠) أي انحطت وزالت عن خطلياه ، كما يزول ويت撒قط الورق عن الشجر ..

(١٠١) التوبية : ٢٤ . (١٠٢) الأحزاب : ٦٦ - ٦٨ .

(١٠٣) بياض بالأصل ، بعد كلمات : فاسدة و « أحسن من » و « المذاهج » ..

(١٠٤) مفرداتها : شبابة - بفتح الشين والباء المشددة - نوع من المزمار ..

(١٠٥) معروف بن فیروز الکرخی ، أبو محفوظ ( ٢٠٠ هـ - ٨١٥ م ) أحد أعلام الصوفية وزهادهم .

(١٠٦) هو عدى بن مسافر بن إسماعيل الهاکاری ، شرف الدين ، أبو الفضائل ( ٤٦٧ - ٥٥٧ هـ - ١١٦٢ - ١٠٧٤ م ) من شیوخ التصوفة ونساکیم ، وإلیه تنسب الطائفة العدویة .

(١٠٧) أبو مدين التلمسانی ، شعیب بن الحسن الأندلسی ( ٥٩٤ هـ - ١١٩٨ م ) من مشاهیر الصوفیة بالمرکب .

(١٠٨) التصص : ٢٩ .

(١٠٩) الإشارة إلى كتاب فصوص الحكم ، لشیوخ الصوفیة الأکبر محی الدين بن عربیس ( ٦٢٨ - ٥٦٠ هـ - ١١٦٥ - ١٢٤٠ م ) .

(١١٠) هو حجۃ الإسلام أبو حامد الغزالی .

(١١١) الإشارة إلى كتاب ( خلیج النعلین فی الوصول إلی حضرة الجمیع ) لابن القاسم احمد ابن قسی الأندلسی ( ٥٤٥ هـ - ١١٥٠ م ) .

(١١٢) المائدة : ٣ .

(١١٣) النساء : ٦٩ .

(١١٤) الجن : ٢٣ .

(١١٥) النساء : ٥٩ .

(١١٦) يوسف : ١٠٨ .

(١١٧) الأعراف : الشوری : ٥٢ ، ٥٣ .

(١١٨) الأعراف . ١٥٧ ، ١٥٦ .

(١١٩) أبو القاسم البغوي ، عبد الله بن محمد بن عبد العزیز ، بن المریزان ( ٢١٢ - ٢١٧ هـ - ٨٢٧٨ - ٩٢٩ م ) من العلماء الحفاظ ، له آثار في التفسیر والحدیث .

(١٢٠) أبو عبد الله المصری ، محمد بن عبد الله بن عبد الرحیم الزہری ( ٢٤٩ هـ - ٨٦٣ م ) من حفاظ الحدیث . ومن آثاره في علومه ( كتاب الضعفاء ) .

(١٢١) البقرة : ٢٤٦ .

(١٢٢) البقرة : ٢١٩ .

(١٢٣) التوبیة : ٣٤ .

(١٢٤) مريم : ٥٨١ .

(١٢٥) المائدة : ٨٢ .

(١٢٦) الإسراء : ١٠٧ .

(١٢٧) الأنفال . ٣ - ٤ .  
٢٢ (الزمر : ١٢٨) .

(١٢٩) البقرة : ١٨٩ .

(١٣٠) الأصل : « المحبوب بالمحب » .

(١٣١) الإسراء : ٦٤ .

(١٣٢) يقول ابن حزم في نقد روایة هذا الحديث - في (المحل) - هو « حديث لا ندرى له طریقاً، إنما ذکروه هكذا مطلقاً ..» انظر عبارته في مكانها من ملحق هذا الكتاب .

(١٣٣) العاشن : هو الحاسد بالعين .

\* \* \*

## المصادر

### ● القرآن الكريم .

### ● كتب السنة النبوية .

- ١ - ( صحيح البخارى ) طبعة دار الشعب - القاهرة .
- ٢ - ( صحيح مسلم ) طبعة القاهرة سنة ١٩٥٥ م .
- ٣ - ( سنن الترمذى ) طبعة القاهرة سنة ١٩٣٧ م .
- ٤ - ( سنن النسائي ) طبعة القاهرة سنة ١٩٦٤ م .
- ٥ - ( سنن أبي داود ) طبعة القاهرة سنة ١٩٥٢ م .
- ٦ - ( سنن ابن ماجة ) طبعة القاهرة سنة ١٩٧٢ م .
- ٧ - ( سنن الدرامي ) طبعة القاهرة سنة ١٩٦٦ م .
- ٨ - ( مسند الإمام أحمد ) طبعة القاهرة سنة ١٢١٢ هـ .
- ٩ - ( الموطأ ) - للإمام مالك - طبعة دار الشعب ، القاهرة .

### ● معلجم القرآن والسنة :

- ١ - ( المعجم المفهرس للفاظ القرآن الكريم ) وضع : محمد فؤاد عبد الباقي . طبعة دار الشعب ، القاهرة .
- ٢ - ( معجم الفاظ القرآن الكريم ) وضع : مجمع اللغة العربية - مصر - طبعة القاهرة سنة ١٩٧٠ .

٣ - (المعجم المفهرس لالفاظ الحديث النبوي الشريف ) وضع : وينسنك (أ.ى) وآخرين . طبعة ليدن سنة ١٩٣٦ - ١٩٦٩ م .

٤ - (مفتاح كنوز السنة ) وضع : وينسنك (أ.ى) ترجمة : محمد فؤاد عبد الباقي . طبعة لاهور سنة ١٣٩١ هـ - ١٩٧١ م .

#### ● الكتب الأخرى :

ابن تيمية : ( مجموعة فتاوى شيخ الإسلام ابن تيمية ) طبعة المملكة العربية السعودية - على نفقة الملك خالد بن عبد العزيز .

(مجموعة الرسائل الكبرى) - طبعة القاهرة سنة ١٤٠٠ هـ .

(منهاج السنة النبوية) طبعة القاهرة سنة ١٩٦٢ م .

ابن حجر المكي الهيثمي : ( كف الرعاع عن محرمات اللهو والسماع ) - طبعة القاهرة سنة ١٤٠٠ هـ - ١٩٨٠ م .

ابن حزم الأندلسي : ( رسائل ابن حزم ) . تحقيق : د . إحسان عباس . طبعة بيروت سنة ١٤٠١ هـ - ١٩٨٠ م .

(المحل) طبعة القاهرة سنة ١٤٤٧ هـ .

ابن سعد : ( المطبقات الكبرى ) طبعة دار التحرير - القاهرة .

ابن القيساني : ( كتاب السماع ) تحقيق : أبو الوفا المراغي . طبعة القاهرة سنة ١٣٩٠ هـ - ١٩٧٠ م .

ابن الكلبي : ( كتاب الأصنام ) طبعة القاهرة - الدار القومية للطباعة والنشر .

ابن منظور : ( لسان العرب ) طبعة دار المعارف - القاهرة .

أحمد محمد منصور - وآخرين : ( دليل المطبوعات المصرية ) - ١٩٤٠ -

١٩٥٦ م ) طبعة القاهرة سنة ١٩٧٥ .

ثروت عكاشة ( دكتور ) : ( التصوير الإسلامي ) طبعة بيروت سنة ١٩٧٧ .

( معراج نامة ) طبعة القاهرة سنة ١٩٧٧ م .

الجرجاني - الشريفي : ( التعريفات ) طبعة القاهرة سنة ١٩٣٨ .

روزنثال ( م ) - وأخرين : ( الموسوعة الفلسفية ) ترجمة سمير كرم . طبعة بيروت سنة ١٩٧٤ م .

الزركلي - خير الدين : ( الأعلام ) طبعة بيروت سنة ١٩٦٩ م .

سركيس - يوسف إليان : ( معجم المطبوعات العربية والمعربة ) طبعة القاهرة سنة ١٤٤٦ هـ ١٩٢٨ م .

الشاطبي - أبو إسحاق إبراهيم بن موسى : ( الاعتصام ) تحقيق الشيخ محمد رشيد رضا . طبعة القاهرة سنة ١٤٠٠ هـ .

الشعراني : ( الطبقات الكبرى ) طبعة صبيح . القاهرة - بدون تاريخ .

الشوكتاني - محمد بن علي - ( نيل الأوطار ) طبعة بيروت سنة ١٩٧٢ .

الطهطاوي - رفاعة رافع - ( الأعمال الكاملة ) دراسة وتحقيق : د. محمد عمارة . طبعة بيروت سنة ١٩٧٣ م .

عالية نصير : ( الكتب العربية التي نشرت في مصر - ١٩٢٦ - ١٩٤٠ ) طبعة القاهرة سنة ١٩٨٠ م .

عبد الرحمن بدوى ( دكتور ) : ( موسوعة الفلسفة ) طبعة بيروت سنة ١٩٨٤ م .

عبد الغنى الشابلى ( الشيخ ) : ( ايضاح الدلالات في سماح الآلات )

تحقيق أحمد راتب حموش . طبعة دمشق سنة ١٤٠١ هـ - ١٩٨١ م .

على مبارك (بasha) : (الخطط التوفيقية) طبعة بولاق سنة ١٣٠٦ هـ

(الأعمال الكاملة) دراسة وتحقيق : د . محمد عماره . طبعة بيروت سنة ١٩٨٠ م .

عمر رضا كحاله : (معجم المؤلفين) طبعة دمشق سنة ١٣٧٦ هـ

١٩٥٧ م .

(معجم مصنفى الكتب العربية) طبعة بيروت سنة ١٤٠٦ هـ ١٩٨٦ م .

الغزالى - أبو حامد : (احياء علوم الدين) طبعة دار الشعب - القاهرة .

(المقصد الأسمى في شرح أسماء الله الحسنى) طبعة القاهرة سنة ١٩٦١ م .

فؤاد أفرام البستانى - وآخرين : (دائرة المعارف) طبعة بيروت سنة ١٩٥٦ م .

الغفروز آبادى : (القاموس المحيط) طبعة بيروت سنة ١٤٠٦ هـ ١٩٨٦ م .

القرافى - أحمد بن إدريس : (الأحكام في التمييز ما بين الفتوى والأحكام وتصيرات القاضى والإمام) تحقيق الشيخ عبد الفتاح أبو غدة . طبعة حلب سنة ١٩٦٧ م .

(شرح المحسول) طبعة القاهرة سنة ١٢٠٧ هـ .

القرطبي : (الجامع لأحكام القرآن) طبعة دار الكتب المصرية .

مجمع اللغة العربية - القاهرة : (المعجم الفلسفى) طبعة القاهرة سنة ١٣٩٩ هـ ١٩٧٩ م .

(المعجم الوسيط) طبعة القاهرة سنة ١٢٩٢ هـ ١٩٧٢ م .

محمد عبده (الأستاذ الإمام) : (الأعمال الكاملة) دراسة وتحقيق د .

محمد عماره ، طبعة بيروت سنة ١٩٧٢ .

محمد عماره ( دكتور ) : ( الإسلام وقضايا العصر ) طبعة بيروت سنة ١٤٠٥ هـ - ١٩٨٤ م .

( معارك العرب ضد الغزاة ) طبعة دمشق سنة ١٤٠٨ هـ - ١٩٨٨ م .

( الغزو الفكري . وهم أم حقيقة ) طبعة دار الشرق - القاهرة سنة ١٩٨٩ م .

محمد غازى عرابى : ( النصوص في مصطلحات الصوفية ) طبعة دمشق سنة ١٩٨٥ م .

المقرىزى : ( كتاب النقوذ القديمة الإسلامية ) تحقيق : الأب أنسinas مارى الكرملى - ضمن كتاب ( النقد العربية وعلم التمثيل ) طبعة القاهرة - سنة ١٩٣٩ م .

هشوى كربان : ( السهورى المقتول ، مؤسس المذهب الإثراوى ) ترجمة : د . عبد الرحمن بدوى . ضمن كتاب ( شخصيات قلقة في الإسلام ) طبعة القاهرة سنة ١٩٦٤ م .

يوسف كرم - وأخرين - : ( المعجم الفلسفى ) طبعة القاهرة سنة ١٩٧١ م .

\* \* \*

## الفهرس

|     |                                      |
|-----|--------------------------------------|
| ٦   | تقديم :                              |
| ١٣  | الفصل الأول : المسلم والجمال         |
| ٣٧  | الفصل الثاني : جماليات السمع         |
| ٥٦  | وأدوات الموسيقى                      |
| ٦٣  | الفصل الثالث : إذن ... فيما الخلاف ؟ |
| ١٠٩ | الفصل الرابع : جماليات الصور         |
| ١٠٩ | في القرآن الكريم                     |
| ١١٧ | والسنة النبوية                       |
| ١٣٠ | وموقف الفقهاء                        |
| ١٣٦ | وفي العصر الحديث                     |
| ١٤٥ | وأخيراً :                            |
| ١٥١ | ملحق : ( نصوص في الغناء والسماع )    |
| ١٥٢ | ( ١ ) ابن حزم الأندلسى               |
| ١٨٥ | ( ب ) أبو حامد الغزالى               |
| ٢٢٧ | ( ج ) ابن تيمية : مسألة التهمامع     |
| ٢٩١ | المصادر :                            |

رقم الإيداع : ٢٢٠١ / ٩٣

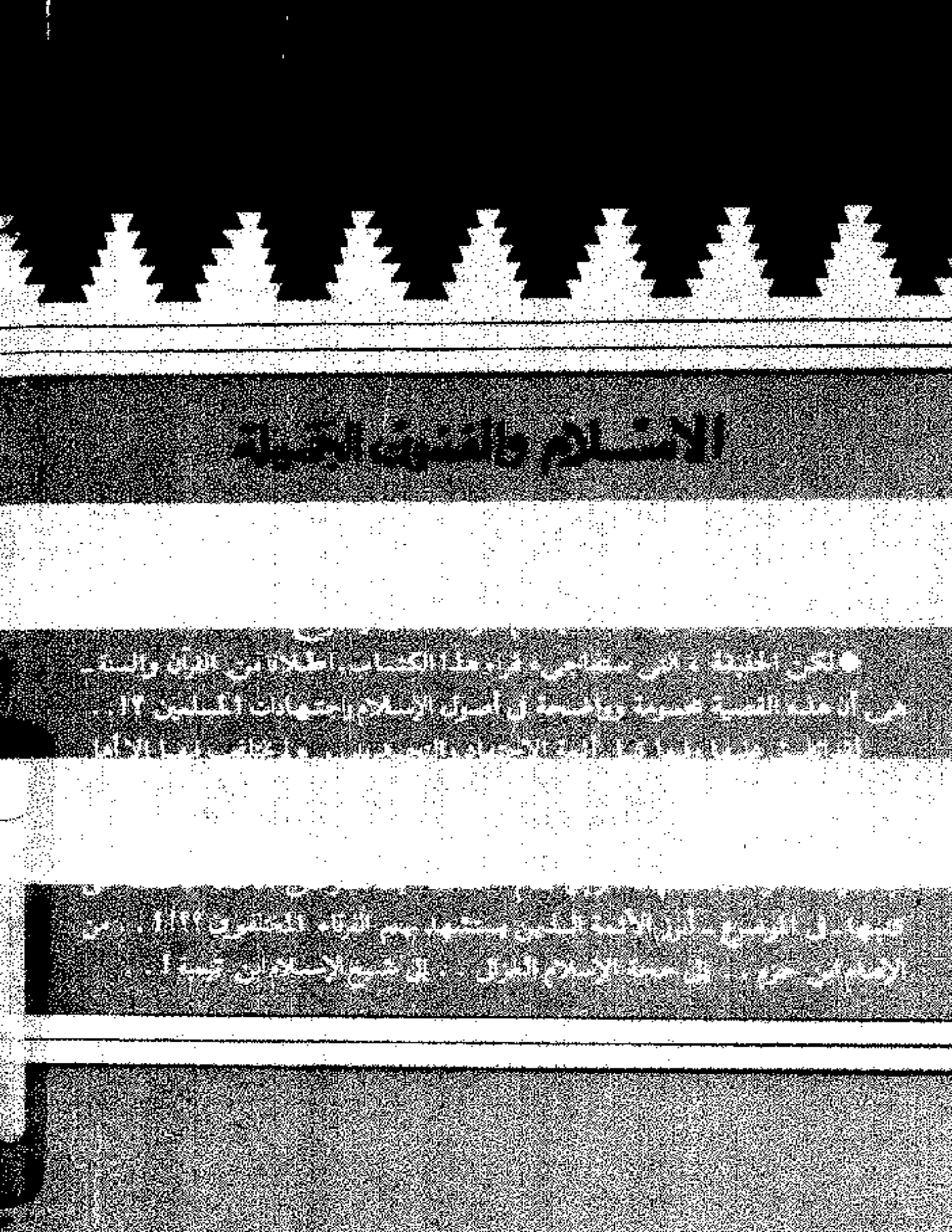
الترجمة الدولية: ٣٨٢٩ - ٤٠٠ - ٩٧٧

مکالمہ الشہزادہ

CEMEX - ESTEVEZ - GOM - GOM - GOM - GOM - GOM

ALVYNE-ALVYNE-TRIESTE - 10 - ALVYNE - 10 - 1000





**To: [www.al-mostafa.com](http://www.al-mostafa.com)**